

# 一貫道崇德學院一貫道研究所 碩士學位論文

# 一貫道「普渡收圓」之研究

A Study on Universal Salvation of I-Kuan Tao

指導教授:洪淑芬 博士

研究生:顏金漢 (GAN KIM HAN)撰

中華民國一一〇年八月

# 學位論文網路公開授權書

本人<u>顏金漢</u>在<u>一貫道崇德</u>學院<u>一貫道研究</u>所<u>109</u>學年度第<u>二</u>學期取得<u>碩</u>士學位之論文。

論文題目: 一貫道「普渡收圓」之研究

指導教授: 洪淑芬 博士

茲同意將本人擁有著作權之上列學位論文、書面報告、技術報告或專業實務報告、作品之紙本及全文電子檔(含書目、摘要、圖檔、影音資料等),依著作權法規定,非專屬、無償授權國家圖書館與本人畢業學校圖書館,不限地域、時間與次數,以文件、錄影帶、錄音帶、光碟、微縮、數位化或其他方式將上列授權標的基於非營利目的進行重製,

並☑同意於內部網路

☑同意於網際網路

□不同意 於網際網路或內部網路公開傳輸數位檔案,提供讀者基於個人非營利性質之線上檢索、閱覽、下載或列印。

前項如勾選同意於內部或網際網路,請依論文型式,續選填以下公開時間:

# ◎全文電子檔□網際網路立即公開□內部網路立即公開

☑網際網路於111年6月30日後公開

☑內部網路於111年6月30日後公開

□其他

# ◎影音檔(含書畫、模型、雕塑等立體物件)

□網際網路立即公開

□內部網路立即公開

□網際網路於\_\_\_\_\_年\_\_\_\_月\_\_\_\_日後公開

□內部網路於\_\_\_\_\_年\_\_\_\_月\_\_\_\_日後公開

□其他

授權人簽名: \_\_\_\_\_\_ 民國 110 年 9 月 10 日

(簽名須正楷親簽,打字或簽名圖檔無效)

# 一貫道崇德學院一貫道研究所 論文口試委員會審定書

顏金漢撰之碩士學位論文 一貫道「普渡收圓」之研究

A Study on Universal Salvation of I-Kuan Tao

業經本委員會審議通過

論文口試委員會委員

陸去茶茶品类

指導教授

所長

中華民國一一〇年八月四日

#### 誌 謝

感謝皇中降道之恩、祖師鴻慈、師尊師母大德無邊、老前人前人在天聖靈 之護佑、天恩群英中心點傳師慈悲提攜、家人及各位前賢的成全鼓勵,讓後學 有機會回來一貫道崇德學院求學深造。

興辦學校以培育聖賢人才,一直是一貫道的崇高理想,從師尊、師母以來即是如此。這份重責也是老前人白水聖帝生前之遺願,更是發一組各單位前人輩的共同使命。學校籌設的十年期間,雖波折重重,在上天撥轉助化,各單位團結共識之下,2016年,學院終於巍峨矗立在發一組道務中心——天元佛院園區內,開始了第一屆的招生,見證了白陽道場天人共辦之殊勝因緣。後學有這份榮幸與善緣,在第三屆時,得以從馬來西亞回到發一組的精神堡壘來學習。三年來一千多個日子,相信將是修辦生涯中一段非常重要且難忘的經歷。

崇德學院的設立,傳承著聖賢志業,繼往而開來。白水聖帝於 2011 年第一期先修班臨壇慈悲指示:「編天下經綸,以立教垂統,培育賢良,……教育培養的非是讀書人,乃是實踐者……。」濟公活佛在 2018 年第十期先修班慈悲提點:「崇德學院非只在研經究典,更是學透經中之真意,更以行經、行天地之經緯,立下標杆,好自以德修道,不是只在作學問,更是當要真正力行,以道為先,好自修行……。」又於 2020 年第十二期先修班批示〈辦學之殊勝〉時指出:「教育的方向,在理論實務之實踐。」在在明確的指引學院教育之方向,期許大家成為「知行合一」的棟樑人才,才能紹述一貫真傳,俾使真道得以傳承永續。

秉持著這份辦學理念,校長陸點傳師對學生們的學習期待自然也特別深切。除了在學術方面的研究提升,更關注大家平日之言行是否合乎聖人教導之真理,總是在晨讀時諄諄教誨、耳提面命,要我們牢記自己回來學院學習的初衷,還不時轉述活佛恩師當年在批示校徽時,指著圖形內的校門對他殷切叮嚀:「以後從這個門出去的,一個一個都要端端正正!」這種恨鐵不成鋼的苦心,讓後學銘記於心。同時,感謝各位教授的用心教導,各施所長,引導我們有系統且深入的來探討一貫道義理,帶動我們循序漸進熟悉一貫道的研究領域。尤其是指導教授洪教授的無私付出、傾囊相授,在論文撰寫方面給予多方指導,是本論文能順利完成的重要助力。還有教職員的熱心服務及學長姐的協助,讓我們自然的融入學院的大家庭中,朝暮相處,編織為難忘的學習歲月。

對於身為馬來西亞僑生的後學而言,一貫道崇德學院提供了寬廣的交流平 臺,除了能跟來自發一組各單位的同學互相觀摩切磋,教學課程之安排也讓後 學有機會聆聽來自一貫道不同組線及發一組各單位領導前賢的授課,這是海外 道場在各自單位參辦時少有的機緣。求學期間,除了參與本單位在台灣的道務 運作,還有機會參加發一組共辦的活動,諸如:信義育幼院四十週年感恩大會、福山的節慶團拜及清明節叩墓等;甚至一貫道總會所舉辦的大型活動如海外學 術調研期中研討會、一貫道白陽聖廟落成典禮暨祭天祈福大典、師尊師母同領 天命九十週年感恩大會等等,更豐富了個人在大道場參學的深刻體驗。

後學也想藉此致謝辭向第三屆的同學們說,這一生能成為學院的同學,是累世的美好約定,後學無比感恩與珍惜。我們這一屆,緣分特殊,在學院學習的歷程也特別豐富而深刻難忘。雖然這段守望相助、砥礪德行的歲月將隨著大家的畢業而逐漸遠去,但這份道情卻深刻雋永,會是後學一生一世豐碩的盛宴。在此,也要感恩天恩群英中心點傳師的栽培、馬來西亞各位點傳師的成全,還有許多前賢同修們無盡的關愛照顧,後學都感銘於心。此外,光明仁愛之家及天元佛院提供的溫暖食宿,與佛院志工們及龍門山讀經班前賢互動的溫馨畫面,這點點滴滴,融會交織成永不磨滅的美麗回憶。最後,更要感謝親愛的父母及家人們,總給後學最大的支持與鼓勵。

終於畢業了!這三年來,承受了無盡的天恩師德,享用了無數的道場資源, 承載了各位前賢同修滿滿的勉勵與期許,後學心中充滿了無限的感恩。下定決 心要完成這一本論文除了是這個階段的學習成果之外,也代表回報這份恩德的 小小心意。希望將這份感恩,化為往後繼續立愿了愿的動力;期盼將這幾年所 學,能回饋於道場,有助於大眾,以報天恩師德於萬一。深深感恩,無限祝福!



一貫道崇德學院第三屆研究生與校長暨全體教職員合影

## 摘要

「普渡收圓」為一貫道傳道渡化之目的,其終極使命主要分兩個層面:論 先天、論聖事,是渡盡九六億原佛子達本還源,回返無極理天;論後天、論人 事,是將叔季末世挽回堯天舜日,萬教歸一,完成世界大同。在無生老中/明 明上帝之天命主導及三佛奉命辦理收圓的大前提下,開展出青陽、紅陽及白陽 三期應運及天命道統六十四代祖師之傳承,這一切的鋪陳皆為末後白陽期三曹 普渡收圓一大事因緣而來。

「普渡收圓」作為一貫道的核心議題,足見其殊勝獨特性。因此,唯有回歸經訓文本,以一貫道祖師著作及仙佛聖訓為主要立論文獻,才能夠貼切的闡發這個主題的完整意義。立基於一貫道的主體文獻,本文以義理探析、歷史溯源、實務運作及終極目標四大範疇,延伸成五大主題,涵蓋理與事之層面、歷史與實務等面向,透過文獻分析法,對於所蒐集的原始資料加以深入分析、整理與歸納,藉此來建構一貫道義理中對「普渡收圓」之完整詮釋。

在義理探析方面,主要以一貫道的「本體觀、宇宙觀」、「道統三期觀」及「心性修持觀」三大主題,建構「普渡收圓」之立論與意義。歷史溯源方面,論述明明上帝在這一元會之鋪排——三佛收圓,進而拓展為道統祖師傳承及分三期渡化九六原佛子達本還原之歷史演變。實務運作方面,則以「天命明師辦理普渡收圓」、「道降火宅與儒家應運」、「天人共辦之殊勝」、「一世修一世成」四大命題,闡明白陽應運的殊勝內涵;另以「三曹普渡(上渡氣天河漢星斗、中渡人間善男信女、下渡地府幽冥鬼魂)」說明普渡收圓之實務操作。終極目標方面,以「萬教歸一」、「彌勒人間淨土/大同世界」及「龍華會」,梳理普渡收圓之願景與完成。

普渡收圓之任務艱鉅,並非一蹴而就,在三佛收圓之三期時序中,每個時段都在為整個收圓使命推展其應有之進程。青陽期應於伏羲時代,是道統之春,也是上天降道之始,此時道在君相,道與權合,以一人化天下,是「教之整」。青陽期上天降道,聖帝明王「制器尚象」、「首開道統心傳」,是「初收圓」的階段。紅陽期應於周昭王時代,是道統之夏,此時道降師儒,道與權分,一道化為三教,三教聖人,各化一方,是「教之散」。紅陽期可視為普渡收圓的準備期,漫長的三千年歲月,上天逐步鋪墊普渡收圓之進路,從唐朝道脈由禪宗轉入火宅;至明朝初年,上天開始「捎書傳信」,預告末後普渡收圓之事;袁十二祖時「開荒下種」,廣植道種;到王十五祖開啟「出細收圓」,普渡收圓的因緣也隨之而漸次成熟。白陽期應於午未交替之際,是道統之秋,斯時道降庶民,大開普渡收圓,萬教歸一,是「教之合」。白陽期是普渡收圓的最後

階段,由彌勒佛掌天盤、濟公活佛及月慧菩薩掌道盤,正式邁入末後「三曹普 渡大收圓」時代,在白陽期一萬零八百年之聖業中,要共同完成渡化九六億原 佛子回返無極、歸根認中的重大使命任務。

本文由以上之研究路徑探討「普渡收圓」在事之層次所開展出的相關面向,尤其是白陽期三曹普渡所欲完成之道挽劫難、萬教歸一、天開科選、人間淨土等議題,進而歸納出「普渡收圓」在理層次所具有的五大意義:一、歸根義/還原義/返本義/歸空義;二、濟渡義/拯救義;三、統合義/歸真義;四、篩選義/考核義/選拔義;五、重整義/究竟義/圓滿義,用以證成一貫道「普渡收圓」之內涵實兼具「理事之圓滿」。

關鍵字:一貫道、普渡收圓、本體觀宇宙觀、道統三期觀、心性修持觀、 三曹普渡、儒家應運、大同世界。

#### **Abstract**

The ultimate mission of the "Universal Salvation" of I-Kuan Tao can be divided into two levels. First, on the basis of "pre-creation" and sacraments, the purpose of this mission is to recruit 9.6 billion original Buddhas back to their source and return to Heaven. Second, on the basis of the "post-creation" and "human affairs", the mission is to restore the world back to the era of Emperor Yao and Emperor Shun from the eschatology thereby unifying all religions to achieve the Great Harmony of the World. Under the guidance of God's mandate and the three Buddhas being ordered to complete the restoration of the Three Eras of Qing-Yang (Green Sun Era), Hong-Yang (Red Sun Era) and Bai-Yang (White Sun Era), and the inheritance of sixty-four generations of Tao Lineage of the Mandate of Heaven, the salvation has been carried out. All these are the result of the great event of the Universal Salvation in the final period of Bai-Yang.

Universal Salvation is the core mission of I-Kuan Tao and it is a unique one. Therefore, only by returning to the text of scriptures and taking the works of the Patriarchs of Tao and the sermon of Immortals and Buddhas as the main argumentative literature, can the complete significance of this thesis be properly explained. Based on the main literature of Tao, this paper extends into five main topics from the four categories of connotation analysis, historical origin, practical operation, and ultimate goal covering the aspects of reason and matter, history and practice. Through the method of literature analysis, this paper makes an in-depth analysis, collation and induction of the original data collected to define the meaning of Universal Salvation of I-Kuan Tao.

In the aspect of connotation analysis, the argument and meaning of constructing Universal Salvation is mainly based on the three themes of "Ontology and cosmology", "Three Eras of Tao Lineage" and "Cultivation of mind and nature" of I-Kuan Tao. In the aspect of historical origin, this paper discusses the arrangement of "Wu-Sheng Lao-Mu" (Heavenly Mater) / "Ming-Ming Shang-Di" (Almighty God) in this Yuanhui (The birth and death cycle of Heaven and Earth), namely, the Heaven-caller of the three Buddhas. This concept expands further into inheritance of Tao Patriarchs and the Three Eras historical evolution for the Salvation of 9.6 billion original Buddhas to return to the Origin (Heaven). In terms of practical operation, the four themes of "Universal Salvation being handled by Masters with Heavenly Mandate", "Tao being bestowed upon the commoners & Confucian teachings being prevailed in the world", "Extraordinary mission being run by Heaven-Mankind", and "Holy achievement by cultivation in one life time" are used to manifest the characteristics of going with the stream of salvation during the White Sun Era. In addition, "Universal Salvation of the Three Realms" (The salvation for the deities in the Celestial Heaven, the mankind and the ghosts of the underworld), narrating the practical operation of Universal Salvation, the four propositions, are to illustrate the characteristics of White Sun Era. As for the ultimate goal, "Unifying all religions", "Maitreya's pure land on earth / The Great Harmony World" and "Longhua Congregation" are used to sort out the vision and completion of the Universal Salvation.

Universal Salvation is an arduous mission and could not be accomplished overnight, as each era has a phased progress. The Green Sun Era was in the Fu-Xi era. It is the "spring" of Tao Lineage and the beginning of Tao descent of. During this period, Tao Lineage was with the monarchs. Tao and authority were combined to enlighten the world by one person, which was the "unity of Tao, politics and religion". The process of Tao Lineage inheritance during this period can be summed up as two main axes: "Creating utensils according to law of Nature" (Creating laws and rules according to Nature in order to educate and govern people) and the "First-time Heart-to-Heart Transmission". The Red Sun Era was with epoch of King Zhao of Zhou Dynasty, which is the "summer" of Tao Lineage. At this time, Tao qualified the scholars, and Tao and authority were divided into three religions. The three Saints evangelized their teachings respectively, which was "the dispersion of Tao". The Red Sun Era can be regarded as the preparation period for the completion of the Universal Salvation. For three thousand years, God gradually paved the way for the completion of Universal Salvation. During the Tang Dynasty, Tao Lineage was transferred from Zen to commoners. During the early Ming Dynasty, God began to "send letters" (Messages from Heaven) to warn the final completion of the Universal Salvation. During 12th Patriarch Yuan's period, the propagation of Tao was widely prepared; during 15th Patriarch Wang's period, the time of completion of Universal Salvation was gradually maturing. The White Sun Era began at the interchange of the Wu-Hui and Wei-Hui, it is the "autumn" of Tao Lineage. At this time, Tao has been coming down to the common people, Universal Salvation is prevailing, and all religions will be united. The White Sun Era is the last stage of the Universal Salvation. Maitreya Buddha is administering the Heavenly Domain, Jigong Living Buddha and Yuehui Bodhisattva are in charge of Tao Domain, and formally enter the era of the last salvation of the Three Realms. During the ten thousand eight hundred years of the White Sun Era's holy mission, together we should complete the ultimate mission of returning 9.6 billion original Buddhas back to infinity Heaven.

This thesis explores the relevant aspects of Universal Salvation of the Three Realms of the White Sun Era from the above-mentioned research path, especially I-Kuan Tao's endeavours to complete the rescue of catastrophes, the unification of all religions, the selection of the capable-talent, and the realization of Paradise-on-Earth. Then it summarizes: (1)the meaning of returning to the 'root', the meaning of 'reverse'; (2)the meaning of helping and saving; (3)the meaning of integration, and returning to the truth; (4)the meaning of examination, the meaning of the selection; (5)the meaning of the reorganization and perfection, etc...; these five great meanings mentioned above are used to prove that the connotation of Universal Salvation of I-Kuan Tao perfectly complete the divine mission.

Key words: I-Kuan Tao (Yi Guan Dao), Universal Salvation, Ontology and Cosmology, Concept of Tao Lineage & Three Eras, Mind and Nature Cultivation, Universal Salvation of the Three Realms, Confucian Teachings Being Prevailed in the World, The Great Harmony World.

# 目 次

| 第一章 緒論                        | • 1  |
|-------------------------------|------|
| 第一節 研究動機與目的                   | • 1  |
| 第二節 文獻回顧                      | • 3  |
| 第三節 研究方法與架構                   | • 4  |
| 一、研究方法                        |      |
| (一)文獻分析法                      | • 5  |
| (二)參與觀察法                      | • 7  |
| 二、研究範圍與限制                     | . 8  |
| 三、研究架構                        | . 8  |
| 第二章 一貫道「普渡收圓」之立論與其意義          | 11   |
| 第一節 從一貫道之「本體觀、宇宙觀」探析收圓之意義     | • 13 |
| 一、一貫道「本體觀、宇宙觀」之研究             | • 13 |
| (一)一貫道的信仰核心——道/理/無極/無生老中/明明上帝 | • 13 |
| (二)一貫道的宇宙創生觀——無極、太極、皇極三極論     | • 19 |
| (三)一貫道的宇宙空間觀——理天、氣天、象天三天論     | • 20 |
| (四)一貫道的宇宙時間觀——元會運世說           | • 22 |
| (五)一貫道的人類降生觀——九六億原佛子奉命臨凡      | • 23 |
| 二、論「收圓」在「本體觀、宇宙觀」中之意涵         | • 25 |
| 第二節 從一貫道之「道統三期觀」探討普渡收圓之意義     | • 28 |
| 一、一貫道「道統三期觀」之研究               | • 28 |
| (一)三佛收圓與三期之運                  |      |
| (二)普渡收圓與「原佛子」                 |      |
| (三)青陽期與道降君相                   | • 31 |
| (四)紅陽期與道降師儒                   | • 31 |
| (五)白陽期與道降庶民                   |      |
| 二、論「普渡收圓」在「道統三期觀」中之意涵         |      |
| (一)普渡收圓與道挽劫難                  |      |
| (二)普渡收圓與萬教歸一                  |      |
| (三)普渡收圓與天開科選                  |      |
| (四)普渡收圓與人間淨土                  |      |
| 第三節 從一貫道之「心性修持觀」探索收圓之意義       |      |
| 一、一貫道「心性修持觀」之研究               |      |
| 二、論「收圓」在「心性修持觀」中之意涵           |      |
| 本章小結                          | • 40 |

| 第三章 一貫道「普渡收圓」之淵源及其發展進程                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 42 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 第一節 天運樞機:「七佛治世」與「三佛收圓」之研究                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 43 |
| 一、「七佛治世」的天啟敘事                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 43 |
| 二、「三佛收圓」的天時敘事                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 45 |
| 第二節 青陽期:從「道降君相」到「首開心傳」之研究                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 47 |
| 一、道降君相,道與權合                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 47 |
| 二、制器尚象,修象之世                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 49 |
| 三、首開心傳,心法肇始                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 52 |
| 第三節 紅陽期:從「道降師儒」到「出細收圓」之研究                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 55 |
| 一、紅陽統緒,老子初祖,接續前東方十八代之傳承                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 55 |
| (一)道降師儒,道權二分;三教應運,各化一方                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 55 |
| (二)孟子之後,心法失傳;道運西轉,佛教接續                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 57 |
| 二、佛教應運,開啟西方二十八代之傳承                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 58 |
| 三、達摩西來,承續後東方十八代之傳承                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 60 |
| (一)初祖達摩,老水還潮;單傳獨授,密付本心                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 60 |
| (二)儒起釋終,道降火宅;儒家應運,衣缽止傳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 62 |
| (三)天時未至,道統中斷;道隱道顯,順天安排                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 63 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 65 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 65 |
| THAT IS TO THE TOTAL OF THE TOT | 66 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 68 |
| 1213794113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 70 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 72 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 72 |
| - 1 34 124 124 4 1 4 1 4 1 4 1 4 1 4 1 4 1 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 72 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 74 |
| 本章小結                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 75 |
| 第四章 一貫道「普渡收圓」與白陽應運之殊勝內涵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 77 |
| 第一節 天命明師辦理普渡收圓之研究                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 78 |
| 一、天命是明明上帝的命令                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 78 |
| 二、天命是上天賦予人的一點真性                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 79 |
| 三、天命是明明上帝交付的責任使命                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 79 |
| (一)天命明師奉天命辦理普渡收圓                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 80 |
| (二)「掌天盤」與「掌道盤」之含義探析                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 82 |
| (三)點傳師領天命之意義                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 84 |
| 四、明師一指點因天命而殊勝                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 85 |

| 五、天命是一貫道弟子的修辦憑據        | 90  |
|------------------------|-----|
| 第二節 道降火宅與儒家應運之研究       | 91  |
| 一、道降火宅之意義              | 93  |
| 二、儒家應運之內涵              | 94  |
| (一)在家出家,聖凡兼顧           | 95  |
| (二)道化家庭,齊家修道           | 96  |
| (三)孝悌為本,人倫奠基           | 98  |
| (四)重復古禮,重整綱常           | 99  |
| (五)齊家治國,禮運大同           | 101 |
| 第三節 天人共辦之殊勝研究          | 103 |
| 一、神道設教,飛鸞宣化            | 104 |
| 二、萬神助道,各方顯化            | 108 |
| (一) 法會之殊勝              | 108 |
| 1. 宣讀〈請壇詞〉,諸佛菩薩到壇      | 109 |
| 2. 四大法律主護法             | 110 |
| 3. 三天主考鑑班              | 110 |
| 4. 過往九玄七祖到場沾光          | 111 |
| 5. 畢班立愿佛盤註冊            | 111 |
| (二)三誠七助,一誠九應           | 112 |
| 三、菩薩仙真立愿下凡,共助收圓        | 114 |
| 第四節 一世修一世成——真修實辦之證果研究  | 116 |
| 一、「一世修一世成」之意義初探        | 116 |
| 二、一世修一世成之印證            | 117 |
| 三、暫定果位,待龍華會定品蓮         | 119 |
| 本章小結                   | 120 |
| 第五章 一貫道白陽應運「三曹普渡」之實務研究 | 122 |
| 第一節 「三曹普渡」之意涵研究        | 122 |
| 第二節 人曹:中渡人間善男信女之實務研究   | 125 |
| 一、渡人之意義與殊勝             | 126 |
| (一)渡人求道是救人靈性脫離六道輪迴     | 126 |
| (二)渡人求道可成就無量功德         | 127 |
| (三)渡人求道,助其成道,其九玄七祖俱沾恩  | 128 |
| (四)真修實辦,廣渡有緣;道成天上,名留人間 | 129 |
| 二、渡化人曹之實務              | 129 |
| (一)有心向善,身家清白,品行端正者     | 129 |
| (二)須有引師保師二人介紹引入        | 130 |

| (五)立一心為道之洪誓大愿(十條大愿) 13:  三、立愿之意義: 13: (一)「愿」之意涵 13: (二)「立愿」與「愿力」 13: (三)立愿了愿辦收圖 13: (三)立愿了愿辦收圖 13: 第三節 天曹:上渡氣天河漢星斗之實務研究 13: 二、渡化氣天仙實例探討 13: (一)北宋司馬光大仙求道記 13: (二)漢初韓信將軍求道記 14: (三)空軍戰魂高志航求道記 14: (三)空軍戰魂高志航求道記 14: (三)空軍戰魂高志航求道記 14: (三)空軍戰魂高志航東道記 14: (三)至軍戰魂高志航東道記 14: (三)子佛院修煉班班員關○○結緣訓 14: 二、被超拔亡靈結緣訓之探討 14: (一)天佛院修煉班班員關○○結緣訓 14: (二)天佛院修煉班班員國○○結緣訓 14: (二)天佛院修煉班班員國○○結緣訓 14: (二)天佛院修煉班班○○結緣訓 14: (二)天佛院修煉班班○○結緣訓 14: (二)天佛院修煉班班員國○○結緣訓 14: (二)天佛院修煉班班○○結緣訓 15: 第六章 一貫道「普渡收園」之願景與完成研究 14: 第六章 一貫道「普渡收園」之願景與完成研究 15: 二、常沙收園與「萬教婦」」的提出 14: 二、從「三教一理」到「五教一理」 15: 三、「萬教婦」」之意涵探析 15: 第二節 爛勒人間淨土與大同世界之研究 15: 二、末後收園、大同世界景况之探討 15: 二、末後收園、大同世界景况之探討 15: 二、末後收園、大同世界開初再來之探討 15: 二、末後收園、大同世界開初再來之探討 16: 三、中子團園:龍華會是黨盤祖師彌勒佛之渡眾大會 16: 二、按功定果:龍華會是無極老中獎聖拔賢之封神會 16: 三、中子團園:龍華會是無極老中獎原佛子團園之慶功會 17: 本章小結 17: 第七章 結論 17: 第七章 結論 17:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   | (三)繳納功德費                  | 131 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---------------------------|-----|
| <ul> <li>三、立愿之意義・ 133</li> <li>(一)「愿」之意涵・ 133</li> <li>(二)「立愿」與「愿力」 136</li> <li>(三)立愿了愿辦收園・ 136</li> <li>第三節 天曹:上渡氣天河漢星斗之實務研究・ 133</li> <li>一、渡化氣天仙實例探討・ 133</li> <li>二、渡化氣天仙實例探討・ 133</li> <li>(一)北宋司馬光大仙求道記・ 144</li> <li>(三) 漢耶戰魂高志航求道記・ 144</li> <li>(三) 空軍戰魂高志航求道記・ 14</li> <li>第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究・ 14</li> <li>二、被超拔亡靈結緣訓之探討・ 14</li> <li>二、液化粒皮宣結緣訓之探討・ 14</li> <li>(一) 天佛院修煉班班員闕○○結緣訓・ 14</li> <li>(二) 天佛院修煉班班員闕○○結緣訓・ 14</li> <li>(二) 天佛院修煉班班」の結緣訓・ 14</li> <li>(二) 天佛院修煉班班」 15</li> <li>第六章 - 貫道「普浚收圓」之願景與完成研究 14</li> <li>第六章 一貫道「普浚收圓」之願景與完成研究 14</li> <li>第六章 一貫道「普浚收圓」之願景與完成研究 14</li> <li>第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究・ 14</li> <li>二、於「三教一理」到「五教一理」 15</li> <li>三、「萬教歸一」之意涵探析 15</li> <li>第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究・ 15</li> <li>一、未後收圓、大同世界景况之探討・ 15</li> <li>一、末後收圓、大同世界景況之探討・ 15</li> <li>二、末後收圓、大同世界環勒再來之探討・ 15</li> <li>二、末後收圓、大同世界開助再來之探討・ 16</li> <li>一、大轉法輪:魔華會是掌盤祖部彌勒佛之渡眾大會・ 16</li> <li>二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會・ 16</li> <li>二、按功定果:龍華會是無極老中嬰原佛子園圓之慶功會 17</li> <li>本章小結・ 17:</li> <li>第一節 研究結果・ 17:</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   | (四)參加入道儀規(即請壇辦道禮節)接受明師點傳  | 132 |
| (一)「愿」之意涵 13: (二)「立愿」與「愿力」 13: (三)立愿了愿辦收圖 13: 第三節 天曹:上渡氣天河漢星斗之實務研究 13: 一、渡化氣天仙支方法 13: 一、渡化氣天仙東道記 13: (一)北宋司馬光大仙求道記 13: (二)漢初韓信將軍求道記 14: 第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究 14: 一、渡化地府鬼魂之方法 超拔 14: 一、渡化地府鬼魂之方法 超拔 14: 一、渡化地府鬼魂之方法 14: (一)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓 14: (一)天佛院修煉班應○○結緣訓 14: 「一)天佛院修煉班應○○結緣訓 14: 「二)天佛院修煉班應○○結緣訓 14: 「二)天佛院修煉班應○○結緣訓 14: 「二)天佛院修煉班應○○結緣訓 14: 「二)天佛院修煉班應○○結緣訓 14: 「二)天佛院修煉班應○○結緣訓 14: 「二)天佛院修煉班應○○結緣訓 15: 第一章 普渡收圓與「萬教歸一」立研究 14: 二、從「三教一理」到「五教一理」 15: 三、「萬教歸一」之意涵採析 15: 第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究 15: 一、末後收圓,大同世界景況之採討 15: 二、末後收圓,大同世界景況之採討 15: 二、末後收圓,大同世界景況之採討 16: 第三節 職華大會與普渡收圓結果之研究 16: 第三章 職華十會與普渡收圓結果之研究 16: 二、按功定果:職華會是無極者中選聖拔賢之封神會 16: 三、中子團圓:龍華會是無極者中嬰原佛子團圓之慶功會 17: 本章小結 17: 第七章 結論 17: 第七章 結論 17: 第一節 研究結果 17: 第一節 研究結果 17:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   | (五)立一心為道之洪誓大愿(十條大愿)       | 133 |
| (二)「立愿」與「愿力」 136 (三)立愿了愿辦收圓 136 第三節 天曹:上渡氣天河漢星斗之實務研究 133 一、渡化氣天仙文方法 133 二、渡化氣天仙東倒探討 136 (一)北宋司馬光大仙求道記 136 (二)漢初韓信將軍求道記 146 (三)空軍戰魂高志航求道記 147 (三)空軍戰魂高志航求道記 147 第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究 147 一、渡化地府鬼魂之方法――超拔 147 一、渡化地府鬼魂之方法――超拔 147 一、渡化地府鬼魂之方法――超拔 147 一、疾佛院修煉班班員闕○○結緣訓 147 (一)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓 147 (二)天佛院修煉班而○○結緣訓 147 本章小結 147 第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究 147 第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究 147 第一節 普渡收圓與「萬教歸一」的提出 147 二、從「三教一理」到「五教一理」 15 三、「萬教歸一」之意涵探析 157 第二節 彌勒人間淨土與大同世界是况之探討 157 一、末後收圓,大同世界景况之探討 157 一、末後收圓,大同世界景况之探討 157 一、末後收圓,大同世界環稅之探討 157 一、大轉法輪:龍華會是無極老中選聚找賢之封神會 166 三、中子團圓:龍華會是無極老中選聚找賢之封神會 166 三、中子團圓:龍華會是無極老中選聚找賢之封神會 166 三、中子團圓:龍華會是無極老中選聚找賢之封神會 166 三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會 177 本章小結 177 第七章 結論 177 第一節 研究結果 177 第一節 研究結果 177 第一節 研究結果 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   | 三、立愿之意義                   | 135 |
| (三)立愿了愿辦收圓・136 第三節 天曹:上渡氣天河漢星斗之實務研究・133 一、渡化氣天仙之方法・133 二、渡化氣天仙實例探討・135 (一)北宋司馬光大仙求道記・135 (二)漢初韓信將軍求道記・144 (三)空軍戰魂高志航求道記・144 (三)空軍戰魂高志航求道記・144 第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究・144 二、渡此地府鬼魂之方法―超拔・144 二、被超拔亡靈結緣訓之探討・144 (一)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓・144 (二)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓・144 (二)天佛院修煉班施○○結緣訓・144 (二)天佛院修煉班施○○結緣訓・145 第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究・145 第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究・145 第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究・145 第二節 離數人間淨土與大同世界之研究・155 一、末後收圓,大同世界景況之探討・155 二、末後收圓,大同世界景況之探討・155 二、末後收圓,大同世界景況之探討・156 第三節 離華大會與普渡收圓結果之研究・156 一、大轉法輪:龍華會是無極老中選堅拔賢之封神會・166 三、按功定果:龍華會是無極老中選堅拔賢之封神會・166 三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會・17 本章小結・175 第七章 結論・175 第十章 結論・175 第一節 研究結果・175 第一節 研究結果・175 第一節 研究結果・175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   | (一)「愿」之意涵                 | 135 |
| 第三節 天曹:上渡氣天河漢星斗之實務研究 133 一、渡化氣天仙官例探討 133 二、渡化氣天仙實例探討 133 (一)北宋司馬光大仙求道記 133 (二)漢初韓信將軍求道記 144 (三)空軍戰魂高志航求道記 14 第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究 14 第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究 14 二、渡化地府鬼魂之方法 超拔 14 二、被超拔亡靈結緣訓之探討 14 二、被超拔亡靈結緣訓之探討 14 (二)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓 14 (二)天佛院修煉班與 14 一、产作院修煉班與 14 一、产作院修煉班與 14 一、产作院修煉班與 14 「一)天佛院修煉班與 14 「一)天佛院修煉班與 15 「一、普渡收圓與「萬教歸一」 15 「一、普渡收圓與「萬教歸一」 15 「三、「萬教師」 15 「三、「萬教師」 15 「三、「萬教師」 15 「三、「萬教師」 15 「三、「東西」 15 「三、末後收圓,大同世界景況之探討 15 「二、末後收圓,大同世界景況之探討 15 「二、末後收圓,大同世界別勘再來之探討 16 「一、大轉法輪:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會 16 「二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會 16 「三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會 17 本章小結 17 第七章 結論 17 第七章 結論 17 第一節 研究結果 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   | (二)「立愿」與「愿力」              | 136 |
| 一、渡化氣天仙之方法・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   | (三)立愿了愿辦收圓                | 136 |
| <ul> <li>二、渡化氣天仙實例探討・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   | 第三節 天曹:上渡氣天河漢星斗之實務研究      | 138 |
| (一) 北宋司馬光大仙求道記 133 (二) 漢初韓信將軍求道記 144 (三) 空軍戰魂高志航求道記 145 第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究 145 一、渡化地府鬼魂之方法――超拔 145 二、被超拔亡靈結緣訓之探討 145 (一) 天佛院修煉班班員闕○○結緣訓 146 (二) 天佛院修煉班施○○結緣訓 146 (二) 天佛院修煉班施○○結緣訓 146 本章小結 145 本章小結 145 第六章 一貫道「普渡收園」之願景與完成研究 145 第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究 145 二、治療・一貫道「普渡收園」之願景與完成研究 145 三、「萬教歸一」之意涵探析 157 第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究 155 一、末後收圓,大同世界景況之探討 157 二、末後收圓,大同世界景況之探討 156 三、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討 156 第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究 166 一、大轉法輪:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會 177 本章小結 175 第一節 研究結果 175 第一節 研究結果 175 第一節 研究結果 175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   | 一、渡化氣天仙之方法                | 138 |
| (二) 漢初韓信將軍求道記 144 (三) 空軍戰魂高志航求道記 14 第四節 地曹: 下渡地府幽冥鬼魂之實務研究 14 一、渡化地府鬼魂之方法 超拔・ 14 二、被超拔立靈結緣訓之探討 14 (一) 天佛院修煉班班員闕○○結緣訓 14 (二) 天佛院修煉班施○○結緣訓 14 (二) 天佛院修煉班施○○結緣訓 14 本章小結 14 第六章 一貫道「普渡收園」之願景與完成研究 14 第六章 一貫道「普渡收園」之願景與完成研究 14 第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究 14 二、從「三教一理」到「五教一理」 15 三、「萬教歸」」之意涵探析 15 第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究 15 一、末後收圓,大同世界景況之探討 15 一、末後收圓,大同世界環況中空 16 第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究 16 第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究 16 二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會 16 二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會 16 三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會 17 本章小結 17: 第七章 結論 17: 第七章 結論 17:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   | 二、渡化氣天仙實例探討               | 139 |
| (三)空軍戰魂高志航求道記・14<br>第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究・14<br>一、渡化地府鬼魂之方法――超拔・14<br>二、被超拔亡靈結緣訓之探討・14<br>(一)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓・14<br>(二)天佛院修煉班施○○結緣訓・14<br>本章小結・14<br>第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究・14<br>第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究・14<br>一、普渡收圓與「萬教歸一」的提出・14<br>二、從「三教一理」到「五教一理」・15<br>三、「萬教歸一」之意涵探析・15<br>第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究・15<br>一、末後收圓,大同世界景況之探討・15<br>二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討・15<br>二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討・16<br>第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究・16<br>一、大轉法輪:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會・16<br>三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會・17<br>本章小結・17:<br>第七章 結論・17:<br>第一節 研究結果・17:<br>第一節 研究結果・18:<br>第二節 研究 研究 研究 Man |   | (一)北宋司馬光大仙求道記             | 139 |
| 第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究· 14:  一、渡化地府鬼魂之方法――超拔・ 14:  二、被超拔亡靈結緣訓之探討・ 14:  (一)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓・ 14:  (二)天佛院修煉班施○○結緣訓・ 14:  本章小結・ 14:  第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究 14: 第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究 14: 二、從「三教一理」到「五教一理」 15: 三、「萬教歸一」之意涵探析・ 15: 第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究・ 15: 一、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討・ 15: 二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討・ 16: 第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究・ 16: 二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會 16: 二、按功定果:龍華會是無極老中選里拔賢之封神會 16: 三、中子團圓:龍華會是無極老中選里拔賢之封神會 16: 三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會 17: 本章小結・ 17: 第七章 結論 17: 第七章 結論 17:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   | (二)漢初韓信將軍求道記              | 140 |
| - 、渡化地府鬼魂之方法――超拔・ 14:  二、被超拔亡靈結緣訓之探討・ 14:  (一) 天佛院修煉班班員闕○○結緣訓 14:  (二) 天佛院修煉班施○○結緣訓 14:  本章小結・ 14:  第六章 一貫道「普渡收園」之願景奥完成研究 14:  第一節 普渡收園與萬教歸一之研究 14:  二、從「三教一理」到「五教一理」 15:  三、「萬教歸一」之意涵探析・ 15:  第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究 15:  一、末後收圓,大同世界景況之探討 15:  二、末後收圓,大同世界界別之探討 16:  第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究 16:  第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究 16:  二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會 16:  三、中子團圓:龍華會是無極老中嬰原佛子團圓之慶功會 17:  本章小結・ 17:  第七章 結論 17:  第七章 結論 17:  第一節 研究結果                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   | (三)空軍戰魂高志航求道記             | 141 |
| 二、被超拔亡靈結緣訓之探討       14         (一)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓       14         (二)天佛院修煉班施○○結緣訓       14         本章小結       14         第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究       14         第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究       14         一、普渡收圓與「萬教歸一」的提出       14         二、從「三教一理」到「五教一理」       15         三、「萬教歸一」之意涵探析       15         第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究       15         二、末後收圓,大同世界景況之探討       15         二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討       16         第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究       16         一、大轉法輪:龍華會是黨極老中選聖拔賢之封神會       16         二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會       16         三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       17         第七章 結論       17         第一節 研究結果       17         第二節 研究結果       17         第二節 研究結果之省思與建議       18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   | 第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究      | 143 |
| (一)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓    144<br>(二)天佛院修煉班施○○結緣訓    144<br>本章小結                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   | 一、渡化地府鬼魂之方法——超拔           | 143 |
| (二)天佛院修煉班施○○結緣訓 144 本章小結 144 本章小結 145 第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究 145 第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究 145 一、普渡收圓與「萬教歸一」的提出 145 三、(三教一理」到「五教一理」 15 三、「萬教歸一」之意涵探析 155 第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究 155 一、末後收圓,大同世界景況之探討 155 二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討 166 第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究 166 一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會 166 二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會 166 三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會 177 本章小結 175 第七章 結論 175 第七章 結論 175 第一節 研究結果 175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   | 二、被超拔亡靈結緣訓之探討             | 145 |
| 本章小結・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   | (一)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓         | 146 |
| 第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究       14         第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究       14         一、普渡收圓與「萬教歸一」的提出       14         二、從「三教一理」到「五教一理」       15         三、「萬教歸一」之意涵探析       15         第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究       15         一、末後收圓,大同世界景況之探討       16         三、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討       16         第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究       16         一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會       16         二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會       16         三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       17         本章小結       17         第七章 結論       17         第一節 研究結果       17         第二節 研究結果之省思與建議       18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |                           | 146 |
| <ul> <li>第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究</li> <li>14</li> <li>一、普渡收圓與「萬教歸一」的提出</li> <li>二、從「三教一理」到「五教一理」</li> <li>三、「萬教歸一」之意涵探析</li> <li>第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究</li> <li>一、末後收圓,大同世界景況之探討</li> <li>二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討</li> <li>二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討</li> <li>16</li> <li>第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究</li> <li>一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會</li> <li>二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會</li> <li>三、中子團圓:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會</li> <li>三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會</li> <li>17</li> <li>第七章 結論</li> <li>第七章 結論</li> <li>17</li> <li>第七章 結論</li> <li>17</li> <li>第二節 研究結果之省思與建議</li> <li>18</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | 本章小結                      | 148 |
| <ul> <li>第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究</li> <li>14</li> <li>一、普渡收圓與「萬教歸一」的提出</li> <li>二、從「三教一理」到「五教一理」</li> <li>三、「萬教歸一」之意涵探析</li> <li>第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究</li> <li>一、末後收圓,大同世界景況之探討</li> <li>二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討</li> <li>二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討</li> <li>16</li> <li>第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究</li> <li>一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會</li> <li>二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會</li> <li>三、中子團圓:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會</li> <li>三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會</li> <li>17</li> <li>第七章 結論</li> <li>第七章 結論</li> <li>17</li> <li>第七章 結論</li> <li>17</li> <li>第二節 研究結果之省思與建議</li> <li>18</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ă | 第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究     | 149 |
| 一、普渡收圓與「萬教歸一」的提出       14         二、從「三教一理」到「五教一理」       15         三、「萬教歸一」之意涵探析       15         第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究       15         一、末後收圓,大同世界景況之探討       15         二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討       16         第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究       16         一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會       16         二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會       16         三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       17         本章小結       17         第一節 研究結果       17         第二節 研究結果       17         第二節 研究結果之省思與建議       18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • |                           | 149 |
| 三、「萬教歸一」之意涵探析       15         第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究       15         一、末後收圓,大同世界景況之探討       16         二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討       16         第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究       16         一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會       16         二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會       16         三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       17         第七章 結論       17         第一節 研究結果       17         第二節 研究結果之省思與建議       18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |                           | 149 |
| 三、「萬教歸一」之意涵探析       15         第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究       15         一、末後收圓,大同世界景況之探討       16         二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討       16         第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究       16         一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會       16         二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會       16         三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       17         第七章 結論       17         第一節 研究結果       17         第二節 研究結果之省思與建議       18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   | 二、從「三教一理」到「五教一理」          | 151 |
| 一、末後收圓,大同世界景況之探討       159         二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討       160         第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究       160         一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會       160         二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會       160         三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       170         本章小結       170         第七章 結論       170         第一節 研究結果       170         第二節 研究結果       180         第二節 研究結果之省思與建議       180                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |                           | 157 |
| 二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討       16         第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究       16         一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會       16         二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會       16         三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       17         本章小結       17         第七章 結論       17         第一節 研究結果       17         第二節 研究結果之省思與建議       18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   | 第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究        | 158 |
| 第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究       16         一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會       16         二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會       16         三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       17         本章小結       17         第七章 結論       17         第一節 研究結果       17         第二節 研究結果之省思與建議       18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   | 一、末後收圓,大同世界景況之探討          | 159 |
| 第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究       16         一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會       16         二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會       16         三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       17         本章小結       17         第七章 結論       17         第一節 研究結果       17         第二節 研究結果之省思與建議       18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   | 二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討        | 163 |
| 二、按功定果: 龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會・・・       168         三、中子團圓: 龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會・・・・       172         本章小結・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |                           | 167 |
| 三、中子團圓: 龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會       17         本章小結       17         第七章 結論       17         第一節 研究結果       17         第二節 研究結果之省思與建議       18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   | 一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會   | 167 |
| 本章小結・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   | 二、按功定果:龍華會是無極老中選聖拔賢之封神會   | 168 |
| 第七章 結論       17:         第一節 研究結果       17:         第二節 研究結果之省思與建議       18:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   | 三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會 | 171 |
| 第一節 研究結果····································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   | 本章小結                      | 172 |
| 第二節 研究結果之省思與建議                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 9 | <b>常七章 結論</b>             | 175 |
| 第二節 研究結果之省思與建議                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   | 第一節 研究結果                  | 175 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |                           | 183 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4 |                           |     |

# 表次

| 表 2-1:「元會運世」  | 時間對照表           | 23  |
|---------------|-----------------|-----|
| 表 2-2:一元會氣象生  | 滅時程表            | 26  |
| 表 3-1:一貫道天命道  | 統前東方十八代祖師傳承     | 58  |
| 表 3-2:一貫道天命道  | 统西方二十八代祖師傳承     | 60  |
| 表 3-3:一貫道天命道  | 统後東方十八代祖師傳承     | 75  |
| 表 4-1:發一組各單位  | 前人輩果位晉升記錄表      | 120 |
| 表 6-1:五教同源/五  | 教歸一重點歸納表        | 156 |
| 表 7-1: 道運三期內涵 | 對照表             | 178 |
| 表 7-2: 道運三期、三 | .佛收圓進程暨道統六十四代祖師 | 179 |

# 圖次

| 啚 | 1-1 | : | 研究架構····································        | 8   |
|---|-----|---|-------------------------------------------------|-----|
| 昌 | 1-2 | : | 論文架構                                            | 10  |
| 圖 | 2-1 | : | 〈 中 〉妙訓                                         | 16  |
| 圖 | 2-2 | : | 〈明明上帝無量清虛至尊至聖三界十方萬靈真宰〉妙訓                        | 18  |
| 昌 | 2-3 | : | 一元會氣象生滅時程圖                                      | 26  |
| 圖 | 3-1 | : | 《道脈傳承錄》之〈竹圖一〉妙訓······                           | 61  |
| 昌 | 3-2 | : | 《道脈傳承錄》之〈竹圖二〉妙訓······                           | 63  |
| 昌 | 3-3 | : | 《道脈傳承錄》之〈竹圖三〉妙訓······                           | 71  |
| 昌 | 4-1 | : | 〈 道化家庭 〉 妙訓 · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 98  |
| 圖 | 4-2 | : | 〈 道之宗旨 〉妙訓                                      | 101 |
| 圖 | 4-3 | : | 〈禮運大同〉妙訓                                        | 102 |
| 圖 | 5-1 | : | 〈十條大愿〉妙訓                                        | 134 |
| 圖 | 5-2 | : | 〈十條大愿奉行〉妙訓                                      | 137 |
| 昌 | 6-1 | : | 〈 中降五教 〉 妙訓 · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 152 |
| 昌 | 6-2 | : | 〈殊途同歸〉妙訓                                        | 153 |
| 昌 | 6-3 | : | 〈中・八卦・五教圖文〉妙訓                                   | 154 |
| 圖 | 6-4 | : | 〈五教歸一理〉妙訓                                       | 155 |
| 圖 | 6-5 | : | 〈世界大同〉妙訓                                        | 162 |
| 圖 | 6-6 | : | 〈荷擔彌勒家業〉妙訓                                      | 165 |
| 昌 | 6-7 | : | 〈彌勒家園〉妙訓                                        | 171 |

# 第一章 緒 論

《清靜經》云:「大道無形,生育天地;大道無情,運行日月;大道無名,長養萬物;吾不知其名,強名曰道。」道本無名,天地未有之前早已存在,是天地之始,是萬物之源。雖至虛而可至實,雖至無而可至有,有不可標記的名,才化生出可標記的一切名相來。足見,「未有天地,道先立其體,既有天地,道能廣其用」<sup>2</sup>。古來聖人體會了大道之奧義,踐其形、弘至道,將此大道精神傳布將來,成為中華道統文化歷久彌新之精髓。

在中華道統文化起源的歷史長河裡,是以伏羲聖皇首出御世,而為一貫道青陽期的第一代祖師。爾後代有聖人出,不論東方或西方,道本一體,理無二致,傳道聖人,善繼善述,一脈相承,源遠流長,名為「一貫真傳」。直到清朝初年,黃九祖接續道統傳禮本,為現代一貫道奠基。清末王十五祖覺一夫子³(1832?-1884)奉天命開啟「出細收圓」,大闡三極一貫之理,圓熟一貫道以儒為宗、真儒復興的義理核心。十六代劉清虛祖師(晚清人,生卒年不詳)力倡三教合一,奉上天之命正式定名「一貫道」,歷經十七代路祖中一⁴(1849-1925)的穩健發展,繼而民國十九年(1930)十八代祖張天然師尊⁵(1889-1947)暨孫素真師母⁶(1895-1975)的道場大興革,自中國大陸到臺灣,再由臺灣到全球五大洲,目前一貫道已被譽為具現代意義的世界宗教。¹

# 第一節 研究動機與目的

本人自1995年在馬來西亞就讀大學時期被學長引渡求道,又於率性進修班法會蒙受仙佛借竅顯化啟迪及前賢<sup>8</sup>之鼓勵成全,開始在一貫道佛堂學修參辦。在初期懵

<sup>「</sup>院長大人注解:《清靜經》(新北市:明德出版社,2016年),頁18。

<sup>2</sup>濟公活佛:《性理題釋》(新北市:明德出版社,2014年),頁28。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 關於一貫道第十五代祖王覺一之稱呼,本論文將視行文之需要,簡稱「王十五祖」或「王祖」。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 金公祖師:一貫道後東方第十七代祖師,係彌勒祖師倒裝降世。姓路,諱中一,自號無線痴人。生於清道光二十八年(1849),山東濟寧人。於清光緒三十一年(1905)三月十五日,奉天命掌白陽天盤。 民國十四年(1925)二月初二日歸天,享年76歲。成道之後,維皇上帝敕封為「金公祖師」。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 天然古佛:一貫道後東方第十八代祖師,係濟公活佛倒裝降世。姓張,諱奎生,字光璧,道號天然; 道內亦尊稱弓長祖、師尊、老師。生於清光緒十五年(1889),山東濟寧雙劉店人。民國三十六年 (1947)八月十五日中秋之夜歸天,享年59歲。成道之後,維皇上帝敕封為「天然古佛」。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>中華聖母:一貫道後東方第十八代祖師,係月慧菩薩倒裝降世。姓孫,諱素真,又名明善,道號慧明; 道內亦尊稱子系祖、師母。生於清光緒二十一年(1895),山東單縣人。民國六十四年(1975)二月二 十三日回天繳旨,享年81歲。成道之後,維皇上帝敕封為「中華聖母」。

<sup>『</sup>參中華民國一貫道總會:《一貫道百年大事紀》(新北市:中華民國一貫道總會,2011年),頁 11。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 參張天然師尊:《暫訂佛規》(青島:崇華堂,1944 年),頁 2 上:「凡比我求道早者,皆謂之前人或前賢。」一貫道道親皆彼此敬稱為「前賢」,自謙稱為「後學」。

懂的學習歲月裡,對點傳師<sup>®</sup>不遠千里從臺灣到馬來西亞傳道之目的充滿好奇。初步接觸,以為一貫道和一般宗教無異,提倡茹素戒殺、勸人為善、修身養性,而渡人求道即類似各宗教傳教過程中新人入教之儀規。當進一步探討一貫道之義理時,才瞭解「道」與「教」之關係,求道與修行實踐之重要,而一貫道的普傳確實有其殊勝及時代意義。

每個宗教的產生背後皆有其神聖不可侵犯的發源,而每一位能虔誠投入該宗教之傳播及對其教義與修行法門信受奉行者,想必是冀望在過程中能滿足其心理需求或達到個人理想境地。有的透過宗教信仰,期許神明保佑,精神得以寄託;有的從實踐教義中追求生命之解脫,尋找靈性永恆的歸宿;有的受聖靈感召,要履行這一世來人間的承諾;也有立志效法聖賢,要發揚人性的光輝,示現人生的真善美……。一貫道道親<sup>10</sup>也不例外,除了以上之信仰及情操,他們積極修道辦道、渡人成全人,是為了完成這一元會明明上帝所賦予的責任使命——普渡收圓。

一貫道雖然具備所有構成宗教的元素,也呈現出宗教團體的各種面向,但一貫 道所傳授的是「道」而不是「教」。王十五祖云:「斯『道』乃生天、生地、生人, 生物之大體;成佛、成仙、成聖、成賢之大用,會通三教,貫徹天人;有無顯微, 體用合一,中邊本末,事理兼該。」"此「道」即是三教真傳,若非此末後普渡收 圓時期,不得輕傳。然而,「普渡收圓」之意涵為何?是何時開始?在一貫道的傳 道中如何進行?又開展出哪些面向?對白陽弟子之修辦又有什麼重大意義?最後要 完成的結果又是什麼?以上這些疑問,促使本研究欲進一步探析一貫道普渡收圓之 議題。

基於以上所提出的問題意識,本研究試圖從一貫道的原始文獻中來歸納整理, 並按照以下四個研究範疇,開展出相關議題的探討及論述:

一、義理探析:「普渡收圓」之立論與意義

二、歷史溯源:「普渡收圓」之淵源及發展進程

三、實務運作:「普渡收圓」之白陽應運與三曹普渡

四、終極目標:「普渡收圓」之願景與完成

所有研究都是階段性的累積,精益求精以臻究竟圓滿。目前希望透過以上四個 主要研究範疇,釐清「普渡收圓」之內涵及真義,進而梳理「普渡收圓」的歷史背

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 參張天然師尊:《暫訂佛規》,頁1下:「凡替老師(張天然師尊、孫素真師母)點傳道法者,皆稱為點傳師。」

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 参張天然師尊:《暫訂佛規》,頁 2 上:「凡係同道之人,無論乾坤皆謂之道親。」一貫道中稱已求道者為「道親」。

<sup>&</sup>quot;(清)北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註‧第一條》(臺北縣:正一善書出版社,2013 年),頁 1。

景及其發展進程。同時,探究「普渡收圓」在目前白陽應運時空中是如何操作,而最終能達成「普渡收圓」之願景與使命。

一貫道之萬靈真主宰——無生老中/明明上帝訂下青陽、紅陽、白陽這三期之 進程是為了要渡回九六原佛子,這就是上天降道、普渡收圓的最終目的。既然這個 議題如此重要,關涉芸芸眾生之最終歸趨,勢必得將此命題研究明白。因此,希望 針對這個主題,有一個較宏觀的研究與探討,從而將之明確論述、闡述,期冀提供 一個學術的角度,讓白陽修士能夠在這一生的參辦歷程當中,肯定自身投入學道、 修道、講道、辦道及行道團隊的重大意義及自我定位。基於這些思考與關懷,促成 了這本論文的撰寫。

# 第二節 文獻回顧

「普渡收圓」乃屬於一貫道道內核心的議題,到目前為止,學術界仍沒有以 「普渡收圓」當專題深入研究。然而在相關一貫道議題之研究中,幾乎會提及「普 渡」或「收圓」之用詞及概念,也常以「普渡收圓」相關內容為鋪陳,作為其論述 背景。

如楊流昌之博士論文《天道傳奇———貫道在臺灣的傳播與影響》<sup>12</sup>,作者在敘述「一貫道基本教義」一節中,特別指出「一貫道『收圓』的另一意思是要『平收萬教』,即強調他們所傳的道才是真道,是奉天承運辦理末後收圓至上一乘法門,要以各教失傳的真道收束萬法,因此各教都要歸於一貫道」,並評論「一貫道此一說法顯得狂妄」。楊流昌以道外學者而能關涉此核心議題,誠屬不易;但經由本論文之研究,一貫道的「收圓」尚有更豐富的圓滿義理,應該被研究揭示清楚,才能建立正知正信。李紀勳之碩士論文《宇宙觀、儀式與宗教變遷》<sup>13</sup>,在「由『收圓普渡』到『冀世界為大同』」小節中,試圖說明一貫道弟子之修行理念上之轉化,由原先對來世回理天之追求,逐漸轉變為當下創造現世的大同世界。但本論文研究發現,「普渡收圓」本來就包涵這兩層意義,並非有觀念上之轉變。至於《探析一貫道《白陽聖訓——大學》之「大學之道」》「福士論文,作者楊雁智以一小節簡要闡述「普渡收圓的末劫使命」,進一步敘述一貫道仙佛聖訓之由來,也涉及了此議題,但因主題不在此,也只能點到為止。

 $<sup>^{12}</sup>$  楊流昌:《天道傳奇———貫道在臺灣的傳播與影響》(北京:中央民族大學博士班博士論文,趙士林指導,2010 年),頁 57-60。

<sup>13</sup> 李紀勳:《宇宙觀、儀式與宗教變遷——兼論一貫道興毅南興「道務整合」》(新北市:真理大學宗教學系碩士班碩士論文,王榮昌指導,2006年),頁73-82。

 $<sup>^{14}</sup>$  楊雁智:《探析一貫道《白陽聖訓——大學》之「大學之道」》(南投縣:一貫道崇德學院一貫道研究所碩士論文,廖玉琬指導,2019 年),頁 24-26。

學者王琛發有幾篇以「末劫收圓」為主題的期刊論文15,梳理了清代民間宗教先天道(包括一貫道)信仰及宇宙觀的由來,並提出其道學體系是力圖容納中國儒釋道於一體,包括借助道家《老子》「道」與「無極」之思想、宋儒邵康節在《皇極經世》書中對易理和五行理論的演繹、從道教汲取關於「延康大劫」的末日救度理論及佛教關於「劫」的觀念去重新解說佛經對於彌勒菩薩龍華三會的說法,由此重新建構的一套宇宙發生論,並把收圓意涵歸結為「收拾圓成」。此研究雖然有其學術上的意義,但和一貫道的普渡收圓之說,並不盡然相應。

其他關於一貫道之研究,雖然不是以「普渡收圓」為主題,但相關論述也與本論文有所關聯。如碩士論文《一貫道的生死觀——以張天然時期(1930-1947)為主要的探討》<sup>16</sup>,作者鄭展志有條理的闡述一貫道的宇宙觀及三曹普渡,進一步提供本文從中探索收圓意涵及實務運作之參考基礎。又本學院每年舉辦之推廣教育,由廖玉琬教授所主講之「天命道統真傳」專題<sup>17</sup>,梳理了一貫道之三期觀及道統祖師傳承,也提供了道統發展之脈絡,促進本文開展出普渡收圓之淵源及發展進程。再如謝居憲教授及陸隆吉校長合撰之〈中國天命觀視域下之一貫道天命思想探究〉<sup>18</sup>,剖析一貫道天命傳承之精神與特色;林榮澤〈一貫道對儒家思想的推廣〉<sup>19</sup>一文,以一貫道仙佛聖訓之內容證成其研究命題,也涉及普渡收圓在白陽應運之內涵。凡此種種,都是「普渡收圓」的研究成果之所在,也是本文參考的對象。

## 第三節 研究方法與架構

此節就本論文的研究方法及研究架構作簡要說明。

#### 一、研究方法

本論文是採用「文獻分析法」作為主要研究方法,同時輔以「參與觀察法」作為次要的研究方法。

1.5

<sup>15</sup> 王琛發:〈末劫收圓:概說先天道諸派瑤池信仰的循環創世觀〉,收入趙宗福主編《昆侖神話與世界創世神話國際學術論壇論文集》(西寧:青海人民出版社,2012年),頁 86-107;王琛發:〈末劫收圓:晚清青蓮教的瑤池信仰與其苦難道學〉,收入金澤、趙廣明主編《宗教與哲學》,第三輯(2014年1月),頁 362-386。

<sup>16</sup> 鄭展志:《一貫道的生死觀——以張天然時期(1930-1947)為主要的探討》(臺北:天主教輔仁大學宗教學系碩士在職專班論文,林榮澤指導,2013年),頁41-85;177-183。

 $<sup>^{17}</sup>$  廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義,「一貫道崇德學院推廣教育(非學分班)」(2020年 8 月 1-2 日),頁 1-28。

<sup>18</sup> 謝居憲、陸隆吉:〈中國天命觀視域下之一貫道天命思想探究〉,《一貫道研究》,第 4 期(2015 年 8 月),頁 6-43。

 $<sup>^{19}</sup>$  林榮澤:〈一貫道對儒家思想的推廣〉,《新世紀宗教研究》,第 9 卷,第 1 期(2010 年 9 月),頁 37-75。

#### (一) 文獻分析法

人類的思想活動及社會現象,經語言或文字的形式加以保存,即成為文件(document),若有系統的整理並保存文件,即成為檔案(archive),所以文件與檔案是瞭解人類思想、活動,以及社會現象的重要資料來源。<sup>20</sup>文獻分析法(Document Analysis)是根據某一研究目的或是課題的需要,通過相關文獻資料的調查、蒐集、鑑別與整理,並將所取得的資料作一系列的分析、比較、歸納、演繹等,進而全面地、真實地掌握所要研究問題的一種方法,此方法在社會科學的研究中被廣泛地運用。透過文獻分析法,可以幫助我們了解過去、重建過去、解釋現在及推測將來,而有助於研究的進行。<sup>21</sup>

文獻資料來源可區分為原始資料來源(primary sources)、二手資料來源(secondary sources)及三級資料來源(tertiary sources)。原始資料又稱為一手資料,即是研究主題所屬的時期或作者所寫的原典;二手資料是以原始資料為基礎的研究報告,可能是書籍或論文;三級資料通常是以二手資料來源為主的書籍或文章。22對本研究而言,相關文獻資料來源如下:

#### 1. 原始資料來源

一貫道的原典文獻:這方面的文獻資料可分為兩大類,即一貫道祖師著作及仙 佛聖訓,今將之區分為「人文文獻」與「神文文獻」等兩大範疇,並依次分述如下:

#### (1)人文文獻:一貫道祖師之著作

本論文援用的一貫道原始資料,主要包括:十二代祖袁志謙(1760-1834)所著述的《金不換》<sup>23</sup>及《萬靈歸宗》<sup>24</sup>;王十五祖著述有《理數合解》<sup>25</sup>(內容包含〈大學解〉、〈中庸解〉、〈三易探原〉、〈一貫探原〉及〈理性釋疑〉)、《三教圓通》<sup>26</sup>(內容包含〈論心〉、〈三會圓通〉及〈末後一著〉)、《祖師四十八

<sup>№</sup> 楊政學著:《研究方法》(新北市:普林斯頓國際有限公司,2016年),頁 270。

 <sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 葉至誠、葉立誠著:《研究方法與論文寫作》(第二版)(臺北:商鼎文化出版社,2002年),頁 136。
 <sup>22</sup> 參 Wayne C. Booth, Gregory G. Colomb, Joseph M. Williams 著;陳美霞、徐畢卿、許甘霖譯:《研究的藝術》(臺北:巨流圖書股份有限公司,2009年),頁 81。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> (清) 袁退安原著、林立仁整編:《金不換》(臺北:慈琳文化事業有限公司,2000年)。全書共六卷,前五卷為袁祖所著詩、賦、歌、調,長短數百篇;第六卷則收錄十三代虛、無二位祖師之作品。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> (清)袁退安著:《萬靈歸宗全集》,收錄於《三三歸一、萬靈歸宗全集、萬祖歸真傳、金公祖師闡 道篇、彌勒真(尊)經原本合訂本》(臺北縣:正一善書出版社,2009年)。

<sup>25 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註》(臺北縣:正一善書出版社,2013年)。

<sup>26 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註》(新北市:正一善書出版社,2017年)。

訓》<sup>27</sup>、《談真錄》<sup>28</sup>及《歷年易理》<sup>29</sup>;十八代弓長祖則有《暫訂佛規》<sup>30</sup>。以上一 貫道道內的原始文獻典籍,是本論文立論的主要依據之一,用以建立起本論文的主 體論述。

#### (2) 神文文獻:一貫道仙佛之聖訓

此類文獻數量頗為可觀,是由一貫道萬靈真主宰明明上帝及聖神仙佛降壇飛鸞宣化而成。在中國大陸時期集結成冊的有《金公祖師闡道篇》<sup>31</sup>(1936)、《一貫道疑問解答》<sup>32</sup>(1937)、《皇中訓子十誡》<sup>33</sup>(1941)、《還鄉覺路》<sup>34</sup>(1942)、《一條金線》<sup>35</sup>(1944)、《天道真理講義》<sup>36</sup>(1948)等;在臺灣時期及到近期有《道之宗旨(白陽聖經)》<sup>37</sup>(1992)、《道脈傳承錄》<sup>38</sup>(2004)、《佛規十愿》<sup>39</sup>(2008)、《以德傳家·十善語》<sup>40</sup>(2014)、《白陽聖訓——論語》<sup>41</sup>(2015)、《白陽聖訓——孟子》<sup>42</sup>(2016)等。在臺灣時期及至近期的仙佛聖訓,主要是採用發一組之下各單位之聖訓,因本人是發一組的道親,對於發一組各單位之聖訓來源較能明確判別。此外,一貫道崇德學院所建立的「一貫道崇德學院數位典藏系統」,收錄發一組各單位歷年來之仙佛聖訓,提供了大量可靠的仙佛聖訓參考文本,也是本論文的立論依據之所在。

#### 2. 二手資料來源

學術研究文獻:目前有關一貫道的學術性書籍、學位研究論文、期刊論文等, 已累積不少數量,都是本論文的參考對象。

由於「普渡收圓」是一貫道道內核心的議題,因此本研究是以一貫道祖師著作及仙佛聖訓為主要參考文獻,因為唯有回歸經典文本,才能夠更貼切的去闡發這個

<sup>27 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註》。

<sup>28 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《談真錄新註》(新北市:正一善書出版社,2011年)。

<sup>29 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理》(上海崇華堂原版)(臺北:萬有善書出版社,1981年)。

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 張天然師尊:《暫訂佛規》(青島:崇華堂,1944年)。

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 韓萬年編註:《金公祖師闡道篇白話譯註》(臺中:光慧文化事業股份有限公司,2011年)。

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》(青島:崇華堂,1937年)。

<sup>33</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡》(南投縣:光慧文化事業股份有限公司,2020年)。

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> 濟公活佛著:《還鄉覺路——十條大愿》(新北市:明德出版社,2016年)。

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> 濟公活佛: 《一條金線——附註解》(臺北:明德出版社,2010年)。

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 院長大人: 《天道真理講義——教材本(上、中、下)》(新北市:明德出版社,2013-2014年)。

<sup>37</sup> 仙佛合著:《道之宗旨(白陽聖經)》(袖珍本)(臺中:光慧文化事業股份有限公司,2015 年)。

<sup>38</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材)(南投縣:光慧文化事業股份有限公司,2019年)。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 聖賢仙佛齊著:《佛規十愿》(臺北縣:天道之光出版社,2009年)。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 濟公活佛: 《以德傳家·十善語》(新北市:崇恩文教基金會,2015年)。

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——論語》(彰化市:發一宗教發展基金會,2019年)。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 聖賢仙佛齊著: 《白陽聖訓——孟子》(彰化市:發一宗教發展基金會,2018年)。

主題的意義。雖然如此,文本來源並不是單一,其仍具有多面性。其中包括了「人文」的著作,即一貫道多位祖師的著作(十二代祖、十五代祖、十八代祖等),此乃一貫道的基本文獻;另一方面是「神文」的部分,就是一貫道的仙佛聖訓(包含大陸時期及近期的,有成書的也有單篇的)。這兩個領域的文獻不但沒有衝突,而且是相輔相成:其一、它是建立在一貫道天人共辦的模式之上,是一貫道獨特的修辦文化,因而其文獻的形成自然也包括「神文」之層次;其二,經由考證發現,一貫道的神文仙佛聖訓跟人文祖師著作,縱然跨越時空,仍然是前後相互呼應,有高度一致性,所以本論文主要取用這兩項文獻作為立論的主要依據。

透過文獻分析法,對於所蒐集的原始資料加以整理與歸納,從文獻中梳理出一貫道的思想脈絡,並且針對普渡收圓之主題,依乎文獻進行分析與詮釋,藉此來建構一貫道義理中對普渡收圓之完整論述。

#### (二) 參與觀察法

參與觀察(participant observation)是一種科學探究的路徑,也是一種資料蒐集方法。在研究方法論上,參與觀察常作為一種科學探究的路徑。在研究策略下,研究者必須親自實地進入研究對象的生活世界並融入其中,並在研究對象的日常生活中,對其進行長期及實際的接觸與觀察,以蒐集第一手的資料,並從而整理出研究對象的主觀經驗與建構事實的方法。43

對於參與觀察研究,我們仍須注意到是否存有「局内人」的主觀本位意識之問題,研究者往往會因參與和觀察的程度與角色不同,而影響研究的結果。觀察者不可因為自己的身分影響觀察的靈敏度,要保持自己的獨立性與客觀性來呈現被觀察者的原貌。若是研究者只作觀察而不參與任何過程,這種疏離與隔閡,也不易獲得有用的資料或是獲得不易了解的有用資料,以致於無法體會和呈現實際的原貌與情境。事實上,研究者只有成為社會世界的一部分,才有可能理解這個世界,真正意義上的「局外人」是不存在的。"因此,對於宗教研究而言,即使研究者持有此宗教信徒的身分,依然可以作為參與觀察者,只是在研究的過程中,仍需意識到自身的角色(研究者或信徒)與處境,並以研究者須持有的學術客觀立場嚴謹地審視、分析所蒐集的資料與證據。

本人自1995年以來,即以一貫道道親的身分實際參與一貫道所舉辦的各項道場活動,包括辦道、法會、開設佛堂、各項慶典活動、各種進階班與研究班等,加上近幾年來也積極投入道場運作的會議與策劃,對於一貫道的各種儀規、組織結構、教義與發展有著長期的參與和觀察。由於身處研究場域,對於一貫道的特色、教義的內在意涵、道親的背景與信仰心理以及道務的運作情形,有深刻的認識與感受。

<sup>43</sup> 楊政學著:《研究方法》,頁 185。

物以字有,《明九月/4》,其105。

<sup>&</sup>quot;陳向明著:《質的研究方法與社會科學研究》(北京:教育科學出版社,2000年),頁 229。

因此對於本研究而言,無疑能夠記錄與呈現一貫道道義的原貌,不但可以蒐集到較完整的資料,並且可以進一步辨證文獻資料的可靠性。

再加上這是屬於一貫道道內核心的議題,一般的學者要研究有其局限與難度, 因為如果不是置身在修辦環境當中的人,始終會隔一層,恐怕無法貼切的去處理這個議題。本人以道內人的角色,採用學術客觀的形式,針對此主題加以研究,期望 對此主題給予應有之論述。

#### 二、研究範圍與限制

本論文的研究主題是探討一貫道的普渡收圓,所涉及之時間跨距相當漫長,囊括了三佛收圓的青陽、紅陽及白陽三期。筆著之初衷是希望針對普渡收圓有一個整體性之研究,建構對普渡收圓之宏觀理解,因此在論文篇幅之考量下,在架構各章節相關子題時,某些議題只能做概括性之論述,尚無法深入精微的剖析,凡此種種,則有待往後再進一步探討。由於此主題涵蓋的層面很廣,對於各章節相關子題之遴選與設計,雖力求面面俱到,仍難免有掛一漏萬之處,在此一併敘明。

#### 三、研究架構

本論文主要依據一貫道祖師著作及仙佛聖訓進行研究,為了呈現一貫道「普渡收圓」之完整意涵,必須熟讀原典資料,並掌握一貫道義理的核心理念,進而從義理思想中深入探討一貫道對「普渡收圓」之詮釋。為了清楚及完整表達本論文的思維進路,全文將以四大範疇、五大主題,涵蓋理與事之層面;歷史與實務等面向,建構本論文之研究,安排如下:



圖 1-1: 研究架構

第一部分——義理探析(第二章),屬於義理思想的範疇,探討一貫道「普渡 收圓」之立論與意義:本章從一貫道的「本體觀、宇宙觀」、「道統三期觀」及 「心性修持觀」等三大主題,進一步探究收圓之意涵及其所開展出各個面向之意義。

第二部分——歷史溯源(第三章),屬於一貫道道統歷史演變的範疇,闡述一貫道「普渡收圓」之淵源及其發展進程:本章以一貫道之萬靈真主宰(無生老中/

明明上帝)在這一元會之鋪排——三佛收圓,進而拓展為道統祖師六十四代傳承及分三期渡化九六原佛子達本還源之歷史演變,為一貫道的普渡收圓探本溯源。

第三部分——實務運作(分兩章論述),屬於實務應用的範疇。第四章探明一 貫道「普渡收圓」及白陽應運之殊勝內涵:由於目前之天時為白陽期,也是普渡收 圓的最後一期,本章以四大命題——「天命明師辦理普渡收圓」、「道降火宅與儒 家應運」、「天人共辦之殊勝」及「一世修一世成」來闡明普渡收圓在白陽應運的 特點。

第五章探討一貫道白陽期「三曹普渡」之實務運作:為了達成普渡收圓之使命, 白陽期開啟了亙古未有之三曹大開普渡,本章將以三曹普渡(上渡氣天河漢星斗、 中渡人間善男信女、下渡地府幽冥鬼魂)之實務操作辦法作整理與呈現。

第四部分——終極目標(第六章),屬於圓滿完成的範疇,梳理一貫道「普渡收圓」之願景與完成:本章以普渡收圓未來欲完成「萬教歸一」、「彌勒人間淨土/大同世界」及「龍華會」之圓滿境界逐一敘述。

最後將本論文作綜合性之整理與扼要的總結,同時提出本研究的特色與價值,並建議未來可以繼續開展的方向。

#### 第一章:緒論

#### 義理探析

#### 第二章:「普渡收圓」之立論與其意義

- ⊙ 從「本體觀、宇宙觀」探析收圓之意義
- ⊙ 從「道統三期觀」探討普渡收圓之意義
- ⊙ 從「心性修持觀」探索收圓之意義

# 歷史溯源

#### 第三章:「普渡收圓」之淵源及其發展進程

- ⊙ 天運樞機:「七佛治世」與「三佛收圓」
- ⊙ 青陽期:從「道降君相」到「首開心傳」
- ⊙ 紅陽期:從「道降師儒」到「出細收圓」
- ⊙ 白陽期:「道降庶民」及「大開普渡收圓」

## 實務運作

#### 第四章:「普渡收圓」與白陽應運之殊勝內涵

- 天命明師辦理普渡收圓之研究
- ⊙ 道降火宅與儒家應運之研究
- 天人共辦之殊勝之研究
- ⊙一世修一世成——真修實辦之證果研究

## 實務運作

#### 第五章:白陽應運「三曹普渡」之實務研究

- 「三曹普渡」之意涵研究
- 人曹:中渡人間善男信女之實務研究
- ⊙ 天曹:上渡氣天河漢星斗之實務研究
- 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究

### 終極目標

#### 第六章:「普渡收圓」之願景與完成研究

- 普渡收圓與萬教歸一之研究
- ⊙ 彌勒人間淨土與大同世界之研究
- 龍華大會與普渡收圓結果之研究

第七章:結論

圖 1-2: 論文架構

# 第二章 一貫道「普渡收圓」之立論與其意義

在一貫道的義理世界中,「普渡收圓」是宇宙觀裡開天、闢地、生人、生萬物之歷程中,屈伸往來運行的周期演化,攸關天地人由一本而散萬殊,萬殊歸一本之生滅開闔;也是道統三期史觀中降道渡化蒼生的目的,關涉芸芸眾生由有還無,歸根認中之終極歸趨。王祖云:「此道乃開天、收天之大事;原始、返終之鉅典;成聖、成賢,成仙、成佛之真業。」「一貫道仙佛聖訓也昭示:「白陽推演末後際,普渡收圓時緊急;天人合一齊助力,共襄盛舉辦末期。2」「普渡收圓」因而被視為白陽應運的最終大事因緣,足見此命題之重要性。

在一貫道仙佛聖訓中,「普渡」與「收圓」往往相提並論:

三期末會天命傳,大開普渡齊收圓;五教一理同為本,承繼天命為修前。<sup>3</sup> 得逢明師求指點,三期應運渡有緣;普渡收圓法船御,各盡其力了愿還。<sup>4</sup> 天開科選釣英賢,末法時期速向前;元會已至收圓辦,普渡三曹整末盤。<sup>5</sup>

「普渡」與「收圓」雖是兩個用詞,但就仙佛之垂訓而觀察,實為密不可分。然而, 兩者是否為同一概念?兩者之間又有什麼關係?這是本論文首先要釐清的問題。

第十八代祖張天然在《暫訂佛規・序》云:

斯時也,正值三期末劫,人心不古,世風頹壞,又兼歐風東來,崇尚科學, 先王之綱常掃地,聖人之禮教廢弛。故而戾氣彌漫,陰陽乖舛,變亂相尋, 災異叢生,遂致釀成空前未有之浩劫,目下極大之厄運。竊思上天有好生之 德,豈忍玉石俱焚,善惡混淆,於是特降天道而大開普渡焉。<sup>6</sup>

文中敘述,上天因不忍末法眾生遭受末後浩劫,於是大開宏恩降下天道「大開普渡」,讓人人皆能得「道」。此「道」在這裡的含義為「眾生靈性回歸無極理天之光明大道」,亦是一貫道道脈傳承中,代代祖師相傳之「性理真傳/明師一指/末後一著」。

<sup>」(</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註・第四十八條》,頁 94。

 $<sup>^2</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——學貴真知〉(發一崇德:雲林道場社會界國語三天率性進修班),編號:fycd1991083001010 $^\circ$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——邁向康莊迎向光明圖〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd19980808040601。

 $<sup>^4</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓———道同風〉(發一崇德:臺中道場社會界國語兩天率性進修班),編號:fycd20090425040601。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:彰化道場學界國語二天率性進修班),編號:fycd20171021000001。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 張天然師尊:《暫訂佛規·序》,頁1上-1下。

就一貫道的道統發展史而言,在青陽期,道降君王,傳道的天命在有道的聖王 身上;在紅陽期,道降師儒,傳道的天命在有道的三教聖佛祖師身上。在這兩個時 期,因天時未至,大道並未普傳,各位祖師只能單傳獨授,能得道者,寥寥可數。 當天時道運進入白陽期,道降庶民,無生老中有命,指派彌勒佛掌天魁,濟公活佛 及月慧菩薩掌道盤7,辦理末後普渡收圓。此時,不分國籍、種族、性別,只要因緣 具足,皆可得受「明師一指/末後一著」以達本還原,這才是真正的「大開普渡」 或簡稱「普渡」。

蓋當初由理天降生人間的原佛子,六萬年來,由於各自的因緣造作,眾多原靈 已墮入四生六道輪迴當中。因此在白陽期,上天降道普渡性靈的範圍極廣,並不限 於上述人道的眾生。《皇中訓子十誡》第二誡云:

此一次開普渡亙古無有,萬古的真奇緣巧遇此春;上渡仙下渡鬼中渡善信, 收千門收萬教同歸正根。8

所以,白陽期普渡的對象包括以下三個範圍:上可以渡氣天神仙、河漢星斗(天 曹);中可以渡人間善男信女、芸芸眾生(人曹);下可以渡地府過往祖先、幽冥 鬼魂(地曹),統稱「三曹普渡」。9

至於「收圓」的基本定義,《皇中訓子十誡・序》云:

今值白陽應運,敕命彌勒掌盤、弓長闡道,共辦收圓,挽三曹同證菩提,救 眾生共出水火,收萬旁歸一理,集千門會三元。<sup>10</sup>

足見,「收圓」就是要挽救天、地、人三曹的眾生出離水火劫煞、生死苦海,最終 能同登覺路,達本還原;同時,也要平收一切的左道旁門、千門萬教,共同歸化唯 一的真理大道,會聚在白陽三期這一大事因緣當中。易言之,「普渡」是方法, 「收圓」是目的。如果說「收圓」是「普渡」的最終目的,而「普渡」則是「收圓」 的必然途徑。綜上所述,在白陽三聖□之因緣使命中,「普渡」與「收圓」是密不 可分,「普渡」是為了「收圓」,「收圓」則不離「普渡」。除了以上所述,「收 圓」其實涵蓋更廣泛之意義,某些層面甚至超越了「普渡」的範疇。以下將以一貫 道之「本體觀、宇宙觀」、「道統三期觀」及「心性修持觀」三個角度來探討此主 題。其中將依論述之內容,或稱「收圓」或云「普渡收圓」,藉此一併交代。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>在白陽期,老中有命彌勒佛「掌天盤」,濟公活佛及月慧菩薩「掌道盤」。所謂「掌天盤」,意指彌 勒佛是白陽期一萬零八百年的主化佛,負責辦理末後一著普渡收圓大事,引導千門萬教歸於正道,渡化 九六原佛子齊返無極理天歸根認中。所謂「掌道盤」,意指濟公活佛及月慧菩薩負責三曹普渡傳道事務, 為三曹眾生的導師,協助彌勒佛辦理末後收圓之大事。此理念將於第四章第一節有較深入之探析。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 28-29。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 參南屏道濟著: 《一貫道疑問解答·何謂三曹齊渡》,卷上,頁 8 上。

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 明明上帝: 《皇中訓子十誡・序》,頁 21-22。

<sup>&</sup>quot;白陽三聖:即金公祖師、天然古佛及中華聖母。

# 第一節 從一貫道之「本體觀、宇宙觀」探析收圓之意義

對於天地本始之探索與性命根源的追溯,是人類內在靈魂的自然渴望,也是對終極關懷的必然關注,因為唯有對一己之身心性命有真正的瞭解與掌握,才能於充滿未知的世間安身立命。

一貫道是以「無生老中/明明上帝」為信仰核心,在宇宙觀的論點上,有其超越性與根源性。至於一貫道的本體觀為何?作為一貫道的信仰核心又為何?其宇宙觀具有什麼特色?本節結合「本體觀」及「宇宙觀」兩大範疇而立題,並透過一貫道祖師著作及仙佛聖訓進一步來探討這兩大命題。

#### 一、一貫道「本體觀、宇宙觀」之研究

#### (一)一貫道的信仰核心——道/理/無極/無生老中/明明上帝

「道」,是宇宙萬物的起源,生天生地的主宰。《一貫道疑問解答》記載:「道祖老子云:『大道無形,生育天地。』足徵天地之源出於道,未有天地,已有此道。」『這裡援引《清靜經》的經文闡述:「道」雖然無形無相,可是卻生育了天地,而且「道」在天地形成之前就已經存在了。此段說明了「道」為本體的形上內涵,是宇宙萬物之根源。王祖云:

道包天地,道貫萬類,無時不有,無處不然。無形無色,而為形形色色之本;無聲無臭,而為聲聲臭臭之源。<sup>13</sup>

道雖然無形無相,但並非斷滅死寂,其中存在創生天地萬物的元素與動力。這說明了宇宙的本體是「無」,卻是形成天地萬物一切「有」的根源,可見「道」同時包含「無」與「有」,亦即「體/真空」與「用/妙有」這兩種特質,其意涵代表宇宙從創始前的虛無狀態至天地萬物發展到有形階段的過程,無不包含在道中,道可視為宇宙間最大的生命本體。<sup>14</sup>

《皇中訓子十誡》對「道」有更完整的詮釋:

悟真理參天道真空不空,有即無無即有有無一本,色是空空是色非色非空。……論與妙談虛無幾個能懂,這真理古靈光至虛至清;無陰陽無對待不增不減,又無形又無象又非頑空。非青紅非寒暑非靜非動,萬化源真玄機隱於此中;費隱間無色相至玄至妙,視弗見聽弗聞彌羅色空。不動變不顯章無為而化,真主宰大樞紐達化萬靈;高無上超九重色空之外,淵無下裹地府九幽十冥。貫乾坤貫三界無處不貫,天與地合萬類離此成空;強曰道稱真一挽

13

<sup>12</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧一貫道何時發現》,卷上,頁 1 下。

<sup>13 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧理性釋疑》,頁 266。

<sup>14</sup> 參鄭展志:《一貫道的生死觀》,頁 43。

化宇宙,此本是真來源無極根恆。道在天天清爽棋盤動轉,佈星斗運日月一 氣流行;道在地地凝結山川潤育,生萬有長萬物賴一而成;道在人人得生知 覺動轉,人有道不知有故難超生。<sup>15</sup>

從以上的敘述可知, 道的內涵非常豐富, 可歸納為以下幾個範疇:

- 一、**根源性**: 道是宇宙萬類的總根源,日月星辰、天地萬物、有形無形、有情無情、有名無名,皆是由道所化育長養。
- 二、主宰性: 道是萬靈真主宰、宇宙大樞紐, 其妙用乃不見而章, 不動而變, 無為 而成。
- **三、普遍性**: 道的作用無所不在,貫穿三界、天地人,大而無外,小而無內,無處 不貫。
- **四、合一性**: 道體真空不空、有無一本、色空不二、動靜合一, 消融一切相對待, 具足合一合同性。
- **五、超越性與絕對性**: 道無陰陽、無對待、不生不滅、不增不減,超越二元與多元 而永恆存在。
- **六、不可言說性**: 道體無色相, 道用無界限, 至玄至妙、不可思議、不可概念化、 無法言說, 故強名曰「道」。

《一貫道疑問解答》也提到「道」與「理」的關係:

道是天的天理,人的性靈。天、地、人、物皆是一理所生。故天有天理,地有地理,人有性理,物有物理。天無理不能立,地無理不能生,人無理不能活,物無理不能長。<sup>16</sup>

當「道」生化天地萬物之後,道的力量就在天地萬物之中,祂支配著天地萬物的運行,所展現出來的就是天地萬物運行的法則,也稱為「理」。因此「天有天理、地有地理、人有性理、物有物理」,萬物皆離不開理。由此觀之,道是萬類生活之要素,是支配萬類之主宰,是一切有情之教主,是至虛至靜之真理,是至聖至靈之玄德,「天地萬物皆不可須臾離「道」也。

此宇宙生命大本體即是一貫道的信仰核心,被視為萬靈主宰,稱為「老中/明明上帝」。《一貫道疑問解答》云:

<sup>15</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡‧三誡》,頁 33-34。

<sup>16</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·甚麼是道》,卷上,頁 1 上。

<sup>17</sup>南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧甚麼是道》,卷上,頁1上。

一貫道所供奉神佛,為主宰三界十方之「明明上帝」。因其位居無極,而為開天、闢地、生人之道母,故又稱「老中」。<sup>18</sup>

這裡提出「老中/明明上帝」是宇宙萬有的源頭,天、地、人皆是由祂生化而成。對於「老中/明明上帝」的稱謂意涵,《一貫道疑問解答》有以下說明:

先天原始本體,無形無名。伏羲氏畫先天八卦,以圓圈象之;又一畫開天,取一字以代之,取其義曰「無極」,即至極而無以復加之義。無極有生育天地、人類、萬物之功能,是由無形而生有形。因有形而有名,是為母,所以稱之為「無極老申」。且無極既能生育天地萬物,而為天地萬物之主宰,所有其中參贊化育,運用萬能,定有至神。其體為理,其用為神,因稱此神曰「上帝」。再吾人降生之初,天所賦予之性靈,本極光明,嗣後為物慾所蔽,失去本來靈明,故欲恢復本來靈明,必須為善去惡、清心寡欲,使靈明復明,所以稱曰「明明」。即是復明吾人本來的性靈,亦即《大學》所說的「明明德」的意思,故無極老申又稱之為「明明上帝」。19

此無形無名的原始本體——「道」,也可稱為「無極」;因為能生化天地萬物,所以稱為「無極老中」(又稱「無生老中」<sup>20</sup>),簡稱「老中」或「中」;又因祂主宰及運行一切,也是人類光明本性之源頭,可稱為「明明上帝」。如此看來,在一貫道的義理中,「道」、「理」、「無極」、「老中」及「明明上帝」雖然用詞不同,其意涵卻異曲而同工,皆指向宇宙之共相、實相的「先天原始本體」。

張天然師尊在《暫訂佛規》注解「無生老中」時指出:

此中字,即先天賦予靈性之母,非末劫降道,不輕發明此聖諱,中字即陰陽 具備萬靈之真宰也。<sup>21</sup>

在一貫道仙佛聖訓中,也有對「中/明明上帝」字意義的精闢闡述:

惟道獨尊我獨尊,生剋制化老身分;三界十方中為主,養育聖凡一靈根。22

**無生**無滅育天地,運行日月真規矩;**老中**分靈化男女,長養萬物有生機。23

明明至虚至神至淨至聖尊,上帝生天生地生物生萬民;

萬靈萬有萬應萬化萬類品,真宰真道真理真易真運新。24

<sup>18</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·道中供奉那位神佛》,卷上,頁 3 上-3 下。

<sup>19</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》,卷上,頁3下4上。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 張天然師尊:《暫訂佛規·稱呼類別》,頁1下。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 張天然師尊:《暫訂佛規·稱呼類別》,頁1下。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·三誡》,頁 33。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 毓佛宮聖訓組彙整:《中·惟精惟一》(臺南:發一同義毓佛宮,2020年),頁 58。

 $<sup>^{24}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一慈法:雅加達法正壇冬季大典恭求老中指示訓),編號: $\mathrm{fycf19941217019999}$ 。

明明上帝,萬**靈主宰**,無形無色無聲臭,一團虛靈潛移修,寂然不動靜至極, 小而無內大包羅,至神至靈感遂通,化育萬靈為首。<sup>25</sup>

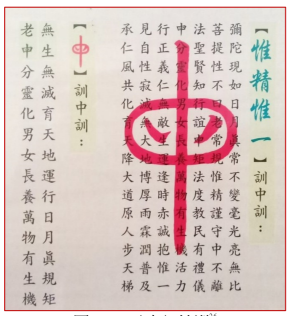


圖 2-1: 〈 中 〉妙訓<sup>26</sup>

「中」在一貫道的信仰裡是「先天原始本體」,乃宇宙萬象及一切眾生靈性之根源,也是宇宙最高的神聖主宰,具有感而遂通之奧妙。因此,在一貫道「天人共辦」<sup>27</sup>的傳道模式之中,往往也有「老中/明明上帝」透過扶鸞<sup>28</sup>表達對蒼生之啟示與靈性之關懷。

除了上述名號,老中親自降壇的聖訓中也自稱「無皇老中」<sup>29</sup>、「無皇聖中」、「造物真主」、「無上真主」、「無皇天中」、「無生老娘」、「無皇上帝」、「萬靈真宰」、「先天老娘」、「萬靈親中」、「無生聖中」、「九六親中」、「無極老娘」、「萬靈真主」、「無皇老娘」、「萬物真主」等;而隨侍及護駕的仙佛則稱祂為「中」、「天中」、「老中」、「上帝」、「皇娘」、「聖中」、「無皇」、「皇中」、「老皇娘」、「維皇」<sup>30</sup>等。

<sup>27</sup> 關於上天降道普渡眾生一事,形而上有明明上帝的旨意及諸天仙佛的助化;形而下有人間人事的配合。

因此整個過程是天人合一、神人合作,簡稱「天人共辦」。此議題將於本文第四章第三節作詳細論述。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——中降五教〉(發一崇德:臺南道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd19880815070201。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 資料來源:毓佛宮聖訓組彙整:《中·惟精惟一》,頁 58。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 扶鸞又稱飛鸞或扶乩,是一貫道中神人溝通的方法。由仙佛之性靈,借人之色身,神人合一,以木筆沙盤,垂示訓章。扶鸞者謂之「三才」,即天才、地才及人才。扶乩筆者稱為天才,抄字者稱為地才,報字者稱為人才。三才組成,始能飛鸞宣化。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓 1》(中國大陸時期)(臺北:明德出版社,2008 年),頁 99。 <sup>30</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓 1》。以上關於「老中」的不同稱名,依序見於本書之頁 119、 175、188、211、245、267、332、376、393、424、439、458、501、520、94、95、96、97、110、259、261、 326、331、375。

在一貫道的皇中聖訓記錄中,無生老中也曾經多次以其完整聖號降壇批訓:

明體照萬般 明德萬善兼 上士聞而信 帝德眾生沾 無能生至有 量廣物物涵 清真寡凡慾 虚空成佛仙 至善理太虚 尊道最為先 至處盡天理 聖風世已鮮 三會龍華盛 界內立格盤 十字街上揚 方訣佈空前 萬靈歸一本 實淨還西天 真人不離舍 宰率生死關³¹

明德新民內外兼 克明·峻德化三千 上沖上界三天外 有德上帝寶降傳 無之亦有真空妙 大量寬宏感善男 時刻清靜守中理 不假不虛真妙玄 至善寶境自存守 上尊天時隨運遷 不可至時自悔念 仙佛神聖時成全 三天大事人共辦 上界神仙齊臨凡 二八十數真可怕 災遍四方實可憐 萬物遭殃難脫出 原靈佛根得完全 誠修真理明本性 萬物主宰中為源32

於是,在一貫道佛堂的擺設中,常以此二十字聖號——「明明上帝無量清虛至尊至 聖三界十方萬靈真宰」<sup>33</sup>作為佛聯中堂的字樣。透過以下對此二十字聖號的分析, 可進一步瞭解「無生老中/明明上帝」的具體內涵:

**明明上帝**:表其體光明,是人類靈明本性之根源;乃主宰、化育天地萬物之萬化主宰。

**至尊至聖**:表其位至尊、至貴、至上,無以復加;表其德至聖、至真、至善、至美, 究竟圓滿。

**三界十方**:表其用無所不在,體物不遺,大而無外,小而無內。

萬靈真宰:表其超然及主宰義,為造化萬有之主體,也是萬靈最終之歸處。

以上這些種種稱號及意義皆代表至高無上的宇宙真宰之概念。

-

本文將依行文或引文內容之需要,採用以上幾種稱謂。

<sup>31</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1·無極聖鐸》,頁 424。

 $<sup>^{32}</sup>$  明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓 2 》(臺灣時期)(臺北:明德出版社,2011 年),頁 377-378。  $^{33}$  對於宇宙的萬靈真主宰,一貫道稱為「明明上帝」,又稱「無生老中」或簡稱「老中」、「皇中」,



圖 2-2:〈明明上帝無量清虛至尊至聖三界十方萬靈真宰〉妙訓34

.

<sup>34</sup> 資料來源:毓佛宮聖訓組彙整:《中·惟精惟一》,頁 1。

綜合以上所論,足知宇宙本體是「道」,然而道大理微,為了讓學者易於理解, 在不同的作用範疇可採用不同的名相,王祖在《祖師四十八訓》云:

吾人當知,斯「道」乃生天、生地、生人、生物之大體;成佛、成仙、成聖、成賢之大用。會通三教,貫徹天人;有無顯微,體用合一;中邊本末,事理兼該。是「道」也,以覆冒萬物而言,則謂之「天」;以主宰萬物而言,則謂之「帝」;以真實無妄而言,則謂之「誠」;以萬物共由而言,則謂之「道」;以無所不理,各得其理而言,則謂之「理」。在天謂之「天理」;在地謂之「地理」;在物謂之「物理」;在事謂之「事理」,……千名萬號,不可枚舉,究其本源,莫非「一理」之流露也。35

由此一「道」多「名」的現象可知,此道之作用無窮無盡、不可思議,而此「道」 字亦是強名,無怪乎老子有「道可道,非常道;名可名,非常名」之說。因此,要 真正瞭解「道」的內涵,還須超越名相及形相的層次來探索,或可窺其一二。然而, 此大道本體是如何生化宇宙天地萬物,是接下來要探討的議題。

#### (二)一貫道的宇宙創生觀——無極、太極、皇極三極論

至於萬物生化的過程,《皇中訓子十誡》第一誡云:

憶當初天未分混沌未判,杳冥冥無人我空空一團;……無陰陽無對待至理純然;……論無極為聖域至善寶境,靜而應通萬化萬類根源。自從那交子會氣數已到,為中我命七佛治理坤乾;萬八載氣數定天始成就,及待至丑會滿地始完全。清氣升為天盤佈置星斗,濁氣降凝為地湖海山川;至寅會天地交日月合照,會陰陽合氤氳萬類生全。此即是先天妙開闢之本,無極靜太極動皇極坤乾。36

以上簡明扼要闡述了一貫道創生天地萬物的根本理論。最初是一片混沌模糊不清的狀態,空無一團,此時陰陽未分,是絕對純然的理界,稱為「無極」。無極並不是一團死寂,而是「寂然不動,感而遂通」的生命根源。當時機因緣成熟,無極化生出「太極」,太極中的陰陽二氣互動消長產生了物質,這時輕清之氣上升成為氣天河漢星斗,重濁之氣下降形成大地湖海山川,於是生成了天地日月。天地日月運行不輟,陰陽二氣交感無息,形形色色的萬物在二氣的變異中因而成就,這有形有象的世界就稱為「皇極」。

要之,天地萬物形成的先後順序,是由最初的「無極(理)」化生「太極 (氣)」,再由「太極(氣)」變化成為有形的「皇極(象)」。《皇中訓子十誡》 第三誡對此「由無入有」的過程有較詳細的說明:

\_

 $<sup>^{35}</sup>$ (清)北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註‧第一條》,頁  $1\text{-}3\,^{\circ}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·一誡》,頁 24-25。

想當初氣未分混沌未判,一團理無聲臭杳杳冥冥;無極動太極現陰陽評定, 分三才分四相又化五行;判六候列七政九宮八卦,分順逆現盈虛萬類盡生。 37

這裡借用了易學體系中較為複雜的概念來描述「無極(理)」一「太極(氣)」一「皇極(象)」的衍變過程。其中提到的「三才」、「四相」、「五行」、「六候」、「七政」、「八卦」、「九宮」等等,皆是由陰陽二氣交感變化而產生的種種大自然現象及法則。簡而言之,一貫道的宇宙創生觀是自無而入有,由一本而散萬殊。這裡的「無/一本」即是形跡胥泯的「道/理/無極/老中」,亦即宇宙生命的大本體,而所謂的「有/萬殊」即包括了無形有跡的「太極/陰陽二氣」及有形有象的「皇極/天地人萬物」。至於大道創生萬物之奧秘與玄妙,即如訓中所言:「道即理理即道虛靈之妙,道生一一生二二又生三;一本散萬殊栽自無入有,其奧妙是神仙亦難盡言。」<sup>38</sup>可見要完整窺測及理解此生化過程確實不容易。以下,將進一步來探討一貫道的宇宙空間觀。

#### (三)一貫道的宇宙空間觀——理天、氣天、象天三天論

蓋宇宙的空間可概括區分為「理天、氣天、象天」三種境界。其實,一貫道的宇宙空間觀即由宇宙創生觀(無極、太極、皇極三極論)發展而來,因此,兩者是相應而成:「無極」對應的是「理天」;「太極」對應的是「氣天」;「皇極」對應的則是「象天」。

在《一貫道疑問解答》中,對於「理天」的描述如下:

理天就是真空,沒有形色,沒有聲臭,只是一團虛靈。潛的時候,至虛至靈, 寂然不動,大無不包。現的時候,至神至靈,感而遂通,微無不入。雖是沒 有形色,而能生育形形色色。雖是沒有聲臭,而能主宰聲聲臭臭。雖是視之 弗見、聽之弗聞,卻是體物不遺。沒有生他的,他也不死不滅。他是永遠靈 明,永遠存在,並且永作萬類的根本。無論氣體物體,都沒有脫離他的可能。 萬物生存,他固然生存。萬物消滅,他仍然存在。《心經》上說:「不垢不 淨,不增不減」,那就是說他的本體。……總而言之,理是無極中的佛體性。

「理天」的境域即是道的本體,是沒有形色聲臭、真空不可見聞的狀態。其意涵及 作用與上述「道/無極/老中/明明上帝」的意義一致,也可說是道的別名。嚴格 來說,「理天」並不是具體的空間,它是形而上的存在。《天道真理講義》闡明:

38 明明上帝:《皇中訓子十誡·一誡》,頁 25。

<sup>37</sup> 明明上帝: 《皇中訓子十誡・三誡》,頁 33。

为为工币·《至中则】「砜 · 砜 / / 只 25 °

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧何謂理氣象三天》,卷下,頁 6 下。

理天者,無形無象,無聲無臭,常而不變,無生無滅,主宰天地,生育天地之天也。此天之天主,明明上帝是也;所居之靈,聖佛仙是也。此天非至普渡之期,常人不易知耳。正所謂:「至靜理天無邊好,無緣無份遇著難。」

#### 《皇中訓子十誡》云:

九六億原佛子先天同聚,無憂愁無煩惱自在安然;仙兄弟仙姊妹申身來伴,隨申來隨申去不離身邊。極樂國任逍遙隨意玩耍,乘青龍跨彩鳳無量尊嚴;……暇無事任遨遊先天妙景,悶倦來或下棋或將琴彈。吃的是仙桃果瓊漿玉液,穿的是登雲鞋仙衣仙衫;論無極為聖域至善寶境,靜而應通萬化萬類根源。<sup>41</sup>

「理天」常而不變,是一貫道弟子心目中的天堂或極樂世界,是明明上帝及諸佛菩薩所在的聖域,也是人類本性的來處。

至於「氣天」及「象天」,《一貫道疑問解答》有以下說明:

氣天是宇宙間的氣體,普通也稱為天。因為氣體是輕清的,地是重濁的。輕清屬陽,重濁屬陰,陰陽對待即稱為乾坤。乾為天,坤為地。我們嘗說「天地萬物」,這個天就是氣天。如果沒有這個天,而地就不能支持,人物也不能生長,日月星辰也不能懸掛。並且一切有形色的物件,都不能存在。所以他的功用,就是流行升降,默運四時,終始萬物。象天就是形形色色,有實質可見的一界。在天日月星辰,在地山川動植礦。換句話說,凡是有形體的物件,無論有情無情,都是屬於象天。……氣是太極陰陽;象是形相。生的時候,先由理生氣,再由氣生象;壞的時候,象壞的快,氣次之,理沒有壞。

#### 《天道真理講義》也敘述:

氣天者,有跡無形,變而有常之天也。懸掛星斗,默運四時。此天之主,玉皇大帝是也。此天共分三十三天,此天之上,另有三界天、四境天,皆為氣天所屬。所居之靈,乃為人世一般行善積德之士。此天十二萬九千六百年,為一終始。象天者,日月星辰,與世界一切有形有象、有聲有跡者是也。此天,聖哲為之主;所住者,一般輪迴生死之靈魂也,與氣天同歸於盡。43

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 院長大人: 《天道真理講義——教材本(中)》(新北市:明德出版社,2014年),頁 233。

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·一誡》,頁 24-25。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·何謂理氣象三天》,卷下,頁 6 下。

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> 院長大人: 《天道真理講義——教材本(中)》,頁 236-241。

「氣天」變而有常,是陰陽之氣交合所化生的世界,其範圍上可以涵蓋一切日月星辰,下可包含山河大地與萬物生靈。天地萬物莫不是由氣天陰陽五行之變化孕育而成,也是天地萬物能穩定運行的支撐力。「象天」指的是有物質實體的世界,包括日月星辰、山川河流、動植礦物等等。簡言之,宇宙間有形有象謂之「象天」、有氣無形謂之「氣天」、渾然真理無聲無臭謂之「理天」。

在理、氣、象三天的關係上,是先由理天生出氣天,再由氣天生成象天。因此,象天是位於氣天之中,而象天、氣天皆不離理天。王祖云:「理者氣之主,氣者象之充;物象非理氣不生,理氣非物象不顯。」"由此可見,理天與氣天雖無形象,但其作用卻遍及於象天之中,故由象天的生滅現象可推測氣天陰陽二氣屈伸之變化氣數,進一步可窺探理天主宰萬物運行之理。因此,理天是不生不滅的,氣天、象天終究歸於毀滅。王祖又說:「浩劫之至,始於人物,再而山川,終而星斗。」 "當氣天的氣數將盡欲收束時,氣天內的物象界會先毀壞,而滅亡的順序是人物先滅,其次為河海山川,最後才是日月星斗。

### (四)一貫道的宇宙時間觀——元會運世說

在一貫道的宇宙創生觀中,氣天和象天是有生滅變化,而其存在之樣態,有時間上的開始與結束。基本上,乃以「元、會、運、世」作為天地生成及毀滅的時間計算單位。《一貫道疑問解答》卷下記載:

氣天終始,是十二萬九千六百年,定為十二會,以子丑寅卯辰巳午未申酉戌 亥為名。六會開物,六會閉物。自子至午,為自無而有;自午至子,為自有 而無。天開於子沒於戌,地闢於丑沒於酉,人生於寅沒於申,亥時混沌。子 時又生天,如此循環不已。<sup>46</sup>

引文說明,氣天從形成至毀滅共有十二萬九千六百年,這當中可分為十二個時期(會)。前六會為「開物」時期,天地萬物由無入有;後六會為「閉物」階段,天地萬物由有還無。這樣的生滅過程是周而復始、循環不已,從而形成一個變而有常的生滅規律。

對於「元、會、運、世」的時間算法,王祖在〈三會圓通〉有較完整的說明:

蓋一元十二會,一會三十運,一運十二世,一世三十年。故十二萬九千六百 年,為一元之週天。十二萬九千六百月,為一會之週天。十二萬九千六百日,

<sup>44 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《理數合解新註·理性釋疑》,頁 278。

<sup>45 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·一貫探原》,頁 209。

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·何以知道氣天象天有壞》,卷下,頁 7 上。

為一運之週天。十二萬九千六百時,為一世之週天。是以積時可以成世,積 日可以成運,積月可以成會,積年可以成元。<sup>47</sup>

再加上一年有十二月,一月有三十日,一日有十二時辰的基本認知,有關「元、會、運、世、年、月、日、時」的時間關係對照即可整合如下。

| 時間單位 | 一元      | 一會      | 一運      | 一世      | 一年    | 一月  | 一日 |
|------|---------|---------|---------|---------|-------|-----|----|
| 會    | 12      |         |         |         |       |     |    |
| 運    | 360     | 30      |         |         |       |     |    |
| 世    | 4,320   | 360     | 12      |         |       |     |    |
| 年    | 129,600 | 10,800  | 360     | 30      |       |     |    |
| 月    |         | 129,600 | 4,320   | 360     | 12    |     |    |
| 日    |         |         | 129,600 | 10,800  | 360   | 30  |    |
| 時    |         |         |         | 129,600 | 4,320 | 360 | 12 |

表 2-1:「元會運世」時間對照表48

王祖云:「貞終元始,循環無端;元會運世,猶如晝夜。」<sup>49</sup>從一貫道「元、會、運、世」的時間觀來看,宇宙的時間是無限性的,天地的生滅也是無限循環的。對人而言,我們目前所居住的世界卻是有限性的,終將趨於毀滅。王祖在〈大學解〉提出:

天開於子,地闢於丑,人生於寅,此天地人物總統之本始,最先之事也。元會運世之升降,年月日時之循環,雖大小不同,久暫各異,莫不各有本末、終始、先後之序。<sup>50</sup>

因此,人類生活在天地之中,對於宇宙時空的推移,天地人的開始與結束,其本末、終始、先後之順序必須清楚掌握,才足以參贊天地之化育。

# (五)一貫道的人類降生觀——九六億原佛子奉命臨凡

人類的靈性是來自先天,在天地未形成之前,是在無極聖域與老中同在,對於 此說,一貫道聖訓《家鄉信書》及《皇中訓子十誡》分別提到:

憶當初九六億原佛兒女,隨中來隨中去不離娘身;因時至子開天丑會闢地, 寅會裡東土內缺少女男。有為中那時節無奈之處,纔捨了九六億男女姣生。 51

<sup>47 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註‧三會圓通》,頁 52。

<sup>48</sup> 資料來源:參鄭展志:《一貫道的生死觀》,頁 64。

<sup>49 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧一貫探原》,頁 210。

<sup>50 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·大學解》,頁 41。

<sup>51</sup> 明德編輯室: 《白陽經藏——皇中慈訓1·家鄉信書》,頁 10。

至寅會天地交日月合照,會陰陽和氤氳萬類生全;……天既成地既立萬物齊備,東土裡無人煙缺少女男;那時節為中我無奈之處,方捨我九六子齊降凡間。<sup>52</sup>

天地在子、丑二會形成後,接著由天地日月陰陽五行之氣交合而育化了萬類萬物; 到了寅會,九六億原佛子才奉老中之命由理天降生人間。至於原佛子降生於世上的 目的,《一貫道疑問解答》有以下解說:

寅會之初,人畜不分,茹毛飲血,巢居穴處,不能治世,雖有人如無人。上帝見世界不成為世界,所以特派諸佛子從西天降生東土,號曰「原來子」, 簡稱曰「原子」。<sup>53</sup>

王祖又云:「陰陽五行之氣生萬物,其成形之大者有五,曰:羽、毛、鱗、甲、倮 (裸),而化生之類為餘氣,合之為六。」<sup>54</sup>由此可知,最初萬物在形成的過程中,由陰陽五行之氣化生為裸族的動物,雖具足人類的形相,但其行徑卻跟其他動物並沒有差別,無法治世。因此,明明上帝才於寅會從無極理天派遣「佛子」降生東土,其主要使命為治理凡塵。

這些從理天降生東土的原靈,除了以「原佛子」、「原來子」、「原子」稱呼,在仙佛聖訓中也有諸多名稱,如:「原童」、「皇胎子」、「原人」<sup>55</sup>等。至於從理天降生人間原佛子的數量,一貫道聖訓中常提及「九六億原佛子」、「九十六億皇胎子」、「九六原來子」、「九六」<sup>56</sup>等等,可見從字面來看是有九六億之多。雖然如此,「九六」之數,實有其獨持意涵,此說將於接下來的內容一起討論。

對於人類生成的過程,王祖在〈三會圓通〉中提出了「天生人」及「人生人」的觀點:

無象之前,理生氣而氣生象,天生人也;有象之後,象藏氣而氣載理,人生人也。<sup>57</sup>

自無入有,自理生氣,自氣生象,天生人也;有象而後,甘食悅色,知識日開,人生人也。<sup>58</sup>

53 南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧甚麼是原子》,卷下,頁 2 下。

<sup>52</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡‧一誡》,頁 25。

<sup>54 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧三易探原》,頁 157。

<sup>55</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1》,頁 10、18、27。

<sup>56</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓 1 》。以上關於「原佛子」的不同稱名,依序見於本書之頁 270、 18、21、56。

<sup>57 (</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註・三會圓通》,頁 72。

<sup>58 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註‧三會圓通》,頁 57。

由此看來,「天生人」是在自無入有的階段,即前述「至寅會天地交日月合照,會陰陽合氤氳萬類生全」的最初始之過程。天生人以後,人類知識漸開,有了飲食情欲等執著之後,就邁入了「人生人」的階段。

關於「人生人」的過程,王祖引用了周敦頤《太極圖說》的論點來說明:

周子曰:「無極之真,二五之精,妙合而凝,乾道成男,坤道成女。」此性之所自來,人之所由生也。二五之精,生有形之身;無極之真,妙合其間,作無形之性。<sup>59</sup>

### 《一貫道疑問解答》也進一步闡釋:

無極之真,天賦人之理;二五之精,父精母血也。妙合而凝者,係言當男女 媾精之後,精賴血養,血賴精成。二人一心之際,默默中無極真理在焉。男 氣足則生男,女氣足則生女。<sup>60</sup>

顯然,人類的形成是由「無極真性」(先天一點真靈)與父精母血(後天陰、陽二五行)的微妙結合。無論是「天生人」或是「人生人」,這來自無極理天的「性理」才是其中的關鍵。王祖又言:「三五相合,有無混一;天寓乎人,人寓乎天。人中之所寓者,雖天之一點,而至理無分,至神能通,實天理之全體也。」<sup>61</sup>由此可見,吾人這一點真靈本自具足,亦揭示天人本一貫且密不可分之真諦。

# 二、論「收圓」在「本體觀、宇宙觀」中之意涵

王祖認為,整個宇宙的運行是「理氣象三極一貫」,他在〈一貫探原〉中闡明:

一貫者何?宗動天一氣流行,默運四時,上貫星斗,下貫大地,中貫人物; 氣旺則壯,氣衰則老,氣絕則死。有形之天地尚然,況人與物乎?此氣升降 浮沉於太虛之中,雖視不見、聽不聞,而實體物不遺;體物不遺,則無物不 貫也。<sup>62</sup>

理天雖然無形無象,它卻主導氣天及象天的運行。無極之理,透過氣天的一氣流行, 將此理貫穿於氣、象界之中。上自日月星斗,下至山川大地,中含人類萬物,皆由 此一理所主宰,由此一氣之消長所運行推動,是謂「三極一貫」。

從之前的論述已經說明,太極氣天所形成的運行是周而復始、循環不已的。有 開天、闢地、生人,自然會有收人、收地、收天。王祖表述這個現象乃天地運行自 然之理,也是必然之法則:

\_

<sup>59 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·大學解》,頁 17-18。

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》,卷下,頁11 上。

<sup>61 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·大學解》,頁 18。

<sup>62 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《理數合解新註·一貫探原》,頁 188。

即如一日有十二時,不能時時皆見太陽之光也。屈、伸、盈、縮,雖有四時之不同,而截長補短,陽半陰半,其六時見日,六時不見日,則必然。……再如一年十二月,春發、夏長、秋收、冬藏。五穀六米,陽生、陰殺,亦不能長陽而不陰,長生而不殺。其六陽生長,六陰收藏,則必然也。即十二時,可推一年十二月,豈獨一年之十二月,不同於一日之十二時?一日之十二時,六時有日,六時無日。一年之十二月,六月生物,六月殺物。即此而推:一元之十二會,六會有人,六會無人,則必然矣!

王祖舉例:一天有十二個時辰,並不能時時都受到陽光照射,雖然世界各地緯度不同,平均來說六時是白天,六時是黑夜;又如一年十二個月,以五穀種植作業來看,前六個月是栽種生長成熟期,後六個月是收割休耕收藏期。以此類推,天地有形成,必然有毀滅;一元會當中,六會有人類,六會無人類,這道理也是必然的。

茲將以上一元會氣天及象天之變化過程列入表格及繪成圖,以對十二會中各階段的發展時程有較清晰的呈現,再進一步從一貫道之宇宙觀中探析「收圓」之意涵。關於「一元會氣象生滅時程」,可詳見以下表 2-2 及圖 2-1。

| 表 2-2  | : | 一元會氣象生滅時程表64                |
|--------|---|-----------------------------|
| 1X Z-Z | • | 71. E #\/3K T //\dill\11+4\ |

| )   |         |    |        |      |  |  |  |  |  |
|-----|---------|----|--------|------|--|--|--|--|--|
| 十二會 | 十二會 時間  |    | 氣象生滅過程 |      |  |  |  |  |  |
| 子會  | 10,800年 | 開天 | 萬      |      |  |  |  |  |  |
| 丑會  | 10,800年 | 闢地 | 物      | 六    |  |  |  |  |  |
| 寅會  | 10,800年 | 生人 | 自      | 會    |  |  |  |  |  |
| 卯會  | 10,800年 |    | 無      | 開    |  |  |  |  |  |
| 辰會  | 10,800年 |    | 入      | 物    |  |  |  |  |  |
| 巳會  | 10,800年 |    | 有      |      |  |  |  |  |  |
| 午會  | 10,800年 | 降道 | 萬      |      |  |  |  |  |  |
| 未會  | 10,800年 |    | 物      | 六    |  |  |  |  |  |
| 申會  | 10,800年 | 收人 | 自      | 會閉   |  |  |  |  |  |
| 西會  | 10,800年 | 收地 | 有      | 物物   |  |  |  |  |  |
| 戌會  | 10,800年 | 收天 | 還      | (收圓) |  |  |  |  |  |
| 亥會  | 10,800年 | 混沌 | 無      |      |  |  |  |  |  |



圖 2-3:一元會氣象生滅時程圖65

<sup>63 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註‧三會圓通》,頁 52-53。

<sup>64</sup> 資料來源:參考王祖之著作自製而成。

<sup>65</sup> 資料來源:參考王祖之著作自製而成。

### 王祖云:

子會開天理氣象,自無入有立人緣;午會傳道象氣理,自有還無號收圓。<sup>66</sup> 末後收圓,有相歸無相。……凡所有相,皆是虛妄。……萬般有象,終歸有壞。<sup>67</sup>

#### 濟公活佛降壇批訓亦言:

子會開天理氣象,自無入有立人煙;午會傳道象氣理,自有入無曰收圓。68

一元會的開始是「自無入有」,一元會要結束時是「自有還無」。一切形相皆是四大因緣和合而生成,然而有生成必有敗滅,這是宇宙循環之理。王祖把由象天、氣天返回「理天/無極」之本來狀態稱為「收圓」。對人而言,原佛子是在寅會降生東土,到了這天地氣數將盡之際,原佛子也要回返理天。因此,收圓的意涵,以氣、象二界來說,有形有象的天地萬物及無形有氣的氣天都要回歸最初的「無極」原始狀態,而人類的藥性也要回歸原本來處。

總結以上,可以窺探大道生育天地、運行日月、長養萬物的原理法則。為什麼 天地宇宙可以生生不息?這是「道」的力量在生育、運行及長養一切。而大道運行 天地萬物有一個基本法則,那就是——自無入有,自有還無;周而復始,循環不輟 ——這是亙古不變之真理。

以人類所居住的地球為例,由於地球對著太陽自轉,造成地球表面有白天、黑夜的現象。如果把早晨當作是一天的開始,那夜晚就是一天的結束,而今天的結束也意味著了明天將要開始,這天地運行中最頻繁的循環是大家每天都可以體驗的現象。〈擊壤歌〉云:「日出而作,日入而息。」<sup>®</sup>這是人類最符合天道運行的生活規律。忙碌了大半天,在夜幕低垂之際回家與家人共聚,調養休息,以迎接新一天的生活挑戰。

由於地球以固定的轉軸傾角繞著太陽自轉及公轉,造成南北半球有四季變化的現象。如果把春季當作是一年的開始,那冬季就是一年的結束,而今年的結束也意味著明年將要來臨,這是居住在溫帶國家的人民每年皆可體會的四季交替。《荀子·王制》云:「春耕、夏耘、秋收、冬藏,四者不失時,故五穀不絕,而百姓有餘食也。」<sup>70</sup>這是中國古代農業社會最符合天道運行的四季作業。勞碌了大半年,外出

<sup>66 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·甲申光緒十年》,頁 36。

<sup>67 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《三教圓通新註·末後一著》,頁 79。

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——諸佛菩薩慈訓2·醒世指南》(中國大陸時期)(新北市:明德出版社, 2012年),頁 21-22。

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> (清)沈德潛:《古詩源》(湖南:務本書局,1892 年),卷一,頁 1 上。

<sup>™</sup> 王忠林註譯:《新譯荀子讀本》(臺北:三民書局股份有限公司,1995年),頁 145。

的人兒在冬天降臨之際趕回家鄉,與家人團聚,享用一年的辛勤成果,養精蓄銳, 以開創新一年的征程。

以此類推,一元的運行,子會開天,丑會闢地,原佛子奉老中之命於寅會降生 東土治理世間,經過大半元會的經營,原佛子在申會收入之際回返理天覆命,與老 中及諸天仙佛團圓,享受這一元會的修辦成果,沉澱醞釀,以面對新一元的使命。 王祖云:「凡辦道者,必須通達元會運世之嫡傳,然後可講過去、未來。」"但由 於人的生命短暫,無法在一輩子的光陰感受元會運世的更迭,唯有透過「現量」與 「比量」去印證覺悟者所留下來的「聖教量」72,或許可在其中領悟一點宇宙生命 的消息。

《周易·繫辭傳》曰:「一陰一陽之謂道」<sup>73</sup>,氣象界的變化皆是因循陰陽二 氣相互消長之理而造成天地萬象。在日出日落、月圓月缺、四季交替、時光歲月的 流逝當中,生命個體雖然有生老病死,但隨著一代又一代的繁衍,人類知識與科技 不斷成長,文明也一直向前推進。同樣的,宇宙在元會運世的轉變當中,天地人形 成又毀滅,成住壞空,周而復始,整個宇宙生命似乎也在朝著某種意義在演進。

因此,氣、象界天地人的收圓,也可視為歸零。歸零不是結束,而是溯源與調 整,醞釀再出發的動力。《以德傳家》聖訓云:

歸零出發無限廣,歸零腋翅再飛翔;歸零乘勢身翻轉,歸零起步有益方。歸 零由心執著放,歸零榮耀獻上蒼。74

這段以「歸零」為主題的聖訓,與「收圓」內涵相當契合,或可當作「收圓」之參 考注腳。至於「原佛子」要如何回歸理天,將於下一節再討論之。

# 第二節 從一貫道之「道統三期觀」探討普渡收圓之意義 一、一貫道「道統三期觀」之研究

在一貫道的宇宙觀中,原佛子在寅會降生人間,一開始是天性純樸,無知無識。 但有了色身形象以後,知識漸開,執著於食色,卻也是沉淪的開始。王祖云:

理入於氣,則拘於氣稟;氣入於象,則蔽於物慾。情牽慾染,迷真逐妄,機 巧變詐,冤緣相報,而輪迴無停矣。75

<sup>75</sup> (清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《三教圓通新註·三會圓通》,頁 57。

<sup>&</sup>quot;(清)北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註・第七條》,頁 18。

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> 唯識典籍《瑜伽師地論》及《顯揚聖教論》記載:知識來源主要有三種途徑,分別是經驗知覺的「現 量」、類比推知的「比量」,以及依據經典記載、篤信聖者言教的「聖教量」(又作至教量、正教量)。 參「佛光大辭典:三量」,2020年8月20日,取自https://www.fgs.org.tw/fgs book/fgs drser.aspx。

<sup>『3(</sup>宋)朱熹:《周易本義・繋辭上傳》(臺北:國立臺灣大學出版中心,2016年),頁238。

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup>濟公活佛:《以德傳家・十善語》,頁 131。

先天本性落入後天,由於受到氣稟所拘,物慾所蔽,情慾的牽引讓人心開始迷真逐妄、機巧變詐。此時一念無明造下因果,彼此冤緣相報,終於陷入無止盡的輪迴。 《皇中訓子十誡》第三誡亦云:

自寅會至今時數萬年載,輪迴苦永無止淒涼難評;這竅出那竅入改房換舍, 張家男李家女場場成空。愈轉變而愈迷日流污下,忘卻了先天娘生性無生。 76

為了濟渡原佛子出離生死苦海,無生老中早有妥善安排。〈中降五教〉妙訓云:「中定三陽史,渡盡九六齊。」"從開天闢地以來,無生老中就已訂定三個時期來救渡九六原佛子回返無極理天,這三個時期分別為青陽期、紅陽期及白陽期。同時,無生老中也安排了三位仙佛分別在這三期掌天盤,擔起渡化原佛子回天之任務,稱為「三佛收圓」。在青陽期之初,明明上帝首先降下大道,由「天命聖神」降世開啟及承接道統,肩負起傳道及教化百姓之責任。道統祖師之傳承,無論是直接、間接或遙接<sup>78</sup>,皆是以明明上帝的天命為主導。在青陽期、紅陽期及白陽期的漫長歲月中,各位祖師陸續應運出世,前仆後繼,協助三佛辦理收圓大事,形成了六十四代天命道統之譜系,此即一貫道「道統三期觀」之淵源流程。

### (一) 三佛收圓與三期之運

《以德傳家》聖訓提出:「一劃開天六萬年,七佛治世三佛圓。」<sup>79</sup>從子會開天, 丑會闢地、寅會生人以來,明明上帝就已訂下「七佛治世、三佛收圓」的天時道運之樞轉進程。

一貫道聖訓又云:「大道源起應三期,青陽紅陽白陽期。<sup>80</sup>」顯然,這是上天降道救渡九六原佛子回歸無極理天而訂下的「三期之運」。《皇中訓子十誡》第九誡記載:

"一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——中降五教〉,編號:fycd19880815070201。

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> 明明上帝: 《皇中訓子十誡·三誡》,頁 36-37。

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>一貫道道統祖師之傳承有「直接」、「間接」及「遙接」的不同方式。「直接」是指兩代祖師生在同時,祖位之相傳乃當面交付,可理解為王祖在《三教圓通·論心》,頁 2,「見而知之」的說法:「此『心』,堯以是傳之舜,舜以是傳之禹,此見而知之者也。」「間接」是指兩代祖師或謀面或未謀面,但祖位相傳並非當面交付,後者乃聞其道、體證其道而受之,可理解為王祖在〈論心〉中「聞而知之」的說法:「禹以是傳之湯,湯以是傳之文、武、周公,周公以是傳之孔子,此聞而知之者也。」至於「遙接」,指兩代祖師之間,年代相隔久遠,如羅八祖至黃九祖,時空相隔近千年,黃九祖則由神佛傳授。聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 18:「著經天機羅祖觸,道隱絕傳千年枯;神佛獨授口訣咐,正宗道統九祖出。」就道統傳承的授受形式而言,雖然有上述三種模式之不同,但皆奉天承運,由明明上帝授命則是一致的。

<sup>&</sup>quot;<sup>9</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 450。

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺南道場社會界國語二天率性進修班),編號:fvcd20120428070501。

青陽會命燃燈倒裝降世,暗選了二億子返回無極;至紅陽命釋迦又化凡世, 又渡回二億子也返故西。青紅期共渡了四億佛子,剩下了九二億苦海永迷; 現如今白陽展彌勒應運,命天然掌道盤普化中西。<sup>81</sup>

由此可見,所謂「三佛收圓」中的「三佛」即是青陽期的燃燈佛、紅陽期的釋迦佛以及白陽期的彌勒佛,此三佛都是奉了老中之命分別在三期掌天盤,共同完成這一元會普渡收圓的神聖使命。

### (二)普渡收圓與「原佛子」

就天時運化而言,天地形成之後,老中在寅會時就派下了九六億原佛子來到東 土治理世間。同時,老中也安排了三個時段陸陸續續救渡原佛子回理天。在青陽期 時,燃燈佛掌天盤,選拔了二億原佛子回理天;紅陽期時,釋迦牟尼佛掌天盤,又 渡了二億原佛子回天;剩下還有九二億原佛子在人間。

對於原佛子數量有九六億的說法,可從另一個角度來理解。在《周易》中,陽 爻稱「九」,陰爻稱「六」,所以「九六」分別代表陽及陰,即是乾坤、男女的概 念。在皇中聖訓中,老中也常稱九六原佛子為「羅漢和觀音、原佛兒女、男女姣生」 <sup>82</sup>,亦是相同的概念。因此,九六億原佛子是代表所有的原佛子。在青陽期及紅陽 期各渡了二億原佛子回天,這裡的「二億」應是指小部分、少數的意思。皇中聖訓 有云:

三教客替申傳,下凡費了無窮心;初次渡二億返,娘心傷懷誰知音。二次渡 難遂意,原人返家無幾人。<sup>83</sup>

其中「二億」所表達的應是相同的含意。至於「九二億」,很顯然,就是除了少數已回天,還有大多數、大部分留在東土的原佛子。凡此,皆是普渡收圓的對象。

九六億原佛子既然來自無極理天,本自清淨圓滿光明,而今卻迷昧真性流浪於 十里紅塵之中,故三佛救渡原佛子回歸無極聖域,俾使芸芸眾生得以達本還源,這 是一貫道普渡收圓之目的。

由於普渡收圓的任務艱鉅,並非一蹴可就,每個時期應有階段性之鋪陳與進度,以下再分別敘述之。

<sup>81</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·九誡》,頁 63-64。

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓 1 · 家鄉信書》,頁 10。

<sup>83</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1》,頁 407。

### (三)青陽期與道降君相84

到了午會,天地氣數開始進入閉物階段,萬物將逐漸自有還無,而收圓的機制 也悄悄的被啟動。青陽期是上天降道之始,這時的渡化方式是「一人化天下」,王 祖在〈論心〉云:

三代以上,道在君相,以一人化天下;此教之整也,整則不分。85

青陽期是道降君相的時代,此時政教合一,天命聖神化身為「有道明君」,除了奉天承運治理天下,還必須肩負起教化百姓的責任,而開啟傳道濟化原人之第一棒的就是伏羲聖皇。仙佛聖訓云:「自古天道未輕傳,單傳口授世世連;伏羲畫卦為開始,一畫開天道妙玄。三皇五帝傳道脈,道在君王輩輩傳。」<sup>86</sup>由此形成了青陽期道降君王的天命道統。<sup>87</sup>

### (四) 紅陽期與道降師儒

三代以後,王道漸衰,同時也標誌著天時已漸轉紅陽,王祖云:

三代而下,道在師儒,以一人化一方;此教之散也,散則分矣! 88

在紅陽期,政教分離,一道分成三教,後又形成五教,五教聖人,各化一方。道統傳續及教化百姓的責任由原本的「君相」轉而落在「師儒」身上。在紅陽期約三千年的漫長歲月中,可以「三教聖開化立教」<sup>89</sup>一句來概括,而道統之傳承卻經歷了多重轉折。

前東方十八代聖聖相傳的道統,到孟子告一段落之前,老子已西去化釋迦牟尼佛。此後佛家應運,開啟了西方道統廿八代之傳承。梁武帝時,達摩西來,是為老水還潮,又開啟了道統後東方十八代之傳承。到了六祖以後,釋終儒起,道脈傳承轉入俗家,為接下來的白陽期大開普渡鋪路,直到劉十六祖以後,紅陽期滿,運轉白陽。

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> 一貫道天命道統的淵源鋪排,在於上帝主導。「青陽期」天命應運的模式,稱之為「道降君相」,天命明師皆為奉天承運的聖君或聖相。此時「政教合一」,故天命明師的天職所在,除了傳道,尚且司掌教化之權柄,天職神聖廣大,作之君又作之師,這是青陽期的天命明師。因此,為了配合引文及行文之需要,「道降君相」有時也稱「道降君王」,在此一併說明。

<sup>85 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註·論心》,頁 16。

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——諸佛菩薩慈訓 2 · 鑒慈天尊慈訓》,頁 490。

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> 關於一貫道的三期史觀及其作為普渡收圓之天時背景,相關研究請詳見第三章〈一貫道「普渡收圓」 之淵源及其發展進程〉。此處〈青陽期與道降君相〉、〈紅陽期與道降師儒〉、〈白陽期與道降庶民〉 三小節,僅作宏觀式的重點敘述。

<sup>\*\* (</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註・論心》,頁 16。

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·七誡》,頁 55。

### (五)白陽期與道降庶民

《白陽聖訓——論語》云:

道降庶民白陽天,緣深之者天恩沾;欲求大道乃不易,眾等皆要惜此緣。<sup>90</sup> 白陽期道降庶民,也是普渡收圓的最後階段,老中敕令彌勒佛掌天盤,濟公活佛、月慧菩薩掌道盤,開啟了亙古未有的三曹大開普渡收圓計劃。在此關鍵時刻,為了

確保這個神聖使命能圓滿達成,老中有命,「西方不留一佛子,天宮不留一菩薩」<sup>91</sup>,包括在青陽期及紅陽期已經回天的四億佛子,同時降生人間,共同來扶助彌勒佛完成此末後一著一大事因緣。

彌勒佛降生為路十七祖,也是白陽初祖,正式開啟了白陽期一萬八百年的聖業。 迨至十八代天命明師弓長祖張光璧(天然古佛)/子系祖孫慧明(中華聖母)才奉 命辦理「三期普渡大收圓」。以上是一貫道普渡收圓的基本進路,漫漫數千年,前 後一以貫之,皆為眾生得以開示悟入聖佛真傳之一大事因緣而來。

至於普渡收圓在「道統三期觀」中之發展進程將於第三章有較完整之開展與論述。

# 二、論「普渡收圓」在「道統三期觀」中之意涵

從以上對「道統三期觀」的論述可知,三佛與三期之運是為了救渡九六億原佛 子回返無極理天而鋪排,在普渡收圓最後階段之白陽期亦同時須完成相關任務使命, 今再分述如下。

# (一)普渡收圓與道挽劫難

對於上天降道大開普渡的原由與目的,《一貫道疑問解答》說明,由於「近年 以來,世風衰微,人心不古,三教泯滅,道德墜落,競爭愈烈,惡化愈深,因而造 成空前未有之浩劫」,因此:

近年來,水火刀兵,瘟疫雜災,層見迭出,遍地皆是。此固劫數使然,實由惡人所造。然而人不能盡惡,其有善根不昧者,決不能玉石俱焚。故諸天仙佛神聖,慈悲為懷,哀懇上帝垂慈降道,以渡善良。幸蒙上帝恩准,方才降下此道,大開普渡,各處飛鸞宣化,神人相接,共闡大道。其目的不過借木筆沙盤,喚轉人心,消弭劫運,使善良同登覺路,早登彼岸,化娑婆為極樂。此乃仙佛救世之苦心,而降道普渡所由來也。92

⁰ 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——論語(一)》,頁 22。

 $<sup>^{91}</sup>$  明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1 · 家鄉信書》,頁 26 。

<sup>92</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》,卷下,頁1上。

由此可知,浩劫的形成,一方面是天地氣數使然,更大的因素是無明眾生自身的造作,才釀成目前的「三期末劫」。諸天仙佛不忍善男信女共同遭劫,故懇求明明上帝大開鴻恩,降道大開普渡。濟公活佛降壇批示《一條金線》亦云:

夫應時降道之原因,實乃皇娘憫兒之真意,念餘蘊久迷塵寰,促生死,總轉輪迴。嘆善信,皆迷靈明之性,貪形象,竟忘歸宿之源。思及大罪彌天,致惹災煞遍地,芸芸眾生,終日墜於水深火熱之中,實堪憐憫。幸皇娘賜命,傳天道之妙諦,以應運數,完成收圓之大事。愚夫沉醉於苦海,幸遇慈航之普渡,若能體會降道之真意,行功立德,庶可消孽了冤,不致永墜沉淪矣。

上天降道大開普渡是為了喚醒愚迷,期冀人人改惡向善,自然劫難消弭;只要得道者能改過遷善,行功立德,自可消累世冤孽,最終解脫六道輪迴,得登彼岸。因此,普渡收圓是為了挽化劫數,救眾生出離生死苦海。

### (二)普渡收圓與萬教歸一

《皇中訓子十誡》清楚說明「普渡收圓」是為了完成:「收萬旁歸一理,集千門會三元。」王祖在其著作中多次闡述三教一理、三教歸一之理念,《祖師四十八訓》云:

末後大道,會三教而歸一,合萬法而不二。得者成仙,見者成佛,修者成聖。 94

上乘法門,以待末後方傳,通天徹地,無、太、皇三極一貫之道,方可三教歸一,萬法歸一,而成收圓結果之大事也。<sup>95</sup>

知天為性之所自出,則三教一天,萬物一天;天無二則道無二;知此則三教歸一,萬法歸一,非虛語矣!故曰:「教不歸一,便非正教;法不歸一,即是邪法。」此造化之大體也。<sup>96</sup>

王祖剖析,紅陽期「周末時自一道分成三教」<sup>57</sup>,這是一本散萬殊。顯然,儒釋道 三家本於一道,其道同,其理通;末後收圓,三教歸一乃萬殊歸一本之自然之理。 在十六代劉祖掌道時,老中有命,此聖聖相傳之心法正式命名為「一貫道」,並闡明「三教合一」的義理。《一貫道疑問解答》對「三教合一」有以下說明:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> 濟公活佛: 《一條金線——附註解・降道之原因》,頁 14。

<sup>94 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《祖師四十八訓新註·第二十條》,頁 43。

<sup>95 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註·第二十二條》,頁 50。

<sup>&</sup>lt;sup>%</sup> (清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註·第三十八條》,頁 81-82。

<sup>97 (</sup>清) 北海老人著:《歴年易理・癸未又帖》,頁 29。

三教原是一理所生,雖分門別戶,各有言論之不同,然而究其實際,概屬一理。故三教俱是因時而設,應運而興。無非代天宣化,挽救人心,化惡為善,化莠為良而已。況道家以虛無為本,注重保養虛靈,返回無極。釋家以寂靜為根,而注重返觀靜寂,滅除雜慾。儒之明明德,則注重私慾淨盡,天理純全。天理就是至善,亦可說他是靜寂;靜寂便是無極,無極即是真理。所以三教皆由無極一理而生也。且佛講「萬法歸一」;道講「抱元守一」;儒講「執中貫一」。此三教皆以「一」為根本源流,自是由一理而化為三教,猶之人身而有精氣神。現在三教合一,乃收圓之象。猶之返本還原,俱為不昧之靈性,則又合為一也。98

顯然,三教合一已成為白陽期普渡收圓的必然趨勢。《金公祖師闡道篇》云:「聖脈普遍三千世,萬殊應歸本來一。大道理,應三期;千萬教,同歸一。」<sup>99</sup>說明三期白陽應運,是萬殊歸一本之時機,而萬教歸於真道一理是普渡收圓必須完成的使命。

### (三)普渡收圓與天開科選

《皇中訓子十誡‧三誡》云:「今時下開普渡奉天承運,龍華會天開選大展宗風。」<sup>100</sup>第八誡又云:「萬古奇緣奧妙多,三期末劫開天科;三元運會龍華選,考拔佛子證大羅。」<sup>101</sup>在在說明三期末劫普渡收圓是萬古難逢的奇緣,也是上天大開科選的時機,因為將來的龍華大會要選拔出聖佛菩薩與大羅金仙。第六誡云:

現時下天開科那個知曉,希聖賢希仙真在己勤勞;三千六四萬八全然有份, 行得遲走得慢枉自嚎啕。<sup>102</sup>

在這次的重整天盤中,上天要選拔出三千六百聖、四萬八千賢。因此,這是所有白陽弟子行功立德、成就聖賢的佳期良辰,如果耽誤錯過了實屬可惜。

至於此次白陽期天開科選,要成就聖賢皆須經過多方面的考核:

考核修道的火候,考核辦道的智慧,考核講道的功夫,考核學道的毅力,考核行道的耐力。從考核中,一一選拔出人才;從修道的路程上,一一考驗出人才。是優或非優,皆是從關關考驗出。三千六百聖,四萬八千賢,皆是必須通過此階段。<sup>103</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·三教合一怎樣解說》,卷上,頁 10下。

<sup>99</sup> 韓萬年編註:《金公祖師闡道篇白話譯註》,頁 47。

<sup>100</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·三誡》,頁 35。

<sup>101</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡,八誡》,頁 57。

<sup>102</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·六誡》,頁 51。

 $<sup>^{\</sup>tiny 103}$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——選拔人才〉(發一崇德:臺南道場人才精進班),編號:fvcd20171001070001。

白陽弟子在學道、修道、講道、辦道、行道的過程當中,皆須接受毅力、火候、功夫、智慧、耐力等各方面的考核。從關關考核中才能驗出人才的優劣,而通過考驗者才有機會成就未來的三千六百聖、四萬八千賢。

凡成就三千六百聖、四萬八千賢者,皆能夠清洪雙享萬八年,以下是聖訓中的 敘述:

望爾修成理天返,九品蓮台萬八年;光前裕後於今顯,九玄七祖把恩沾。<sup>104</sup> 祝福徒兒們,心想事成,佛果人間建,蓮台九層,逍遙理天萬八年。<sup>105</sup>

道在咫尺勿外覓,各修各得建真功;顯祖蔭孫於此際,萬八年能享清洪。天上果位人間定,守死善道徹始終。<sup>106</sup>

所謂享清福者,在理天能證九品蓮台,享受萬八年的逍遙自在;所謂享洪福者,在 人間能配饗白陽聖廟,受後人俎豆馨香萬八年。同時還能光前裕後、九玄七祖皆沾 恩,此等殊榮皆印證天道酬勤,上天寸功不昧,為眾生真心付出立下大功者,都將 得到上天的賞賜與肯定。

### (四)普渡收圓與人間淨土

王祖云:「道旨普傳,得之者,希賢希聖;悟之者,成仙成佛。挽斯世為唐虞,登斯民於仁壽。」<sup>107</sup>王祖指出普渡收圓的目的在於人人皆能成就聖賢仙佛,同時要挽化此叔季之世為堯天舜日,百姓皆有德行且福壽俱全。在仙佛聖訓中,也常有訓勉白陽弟子要完成「人間淨土」及「大同世界」願景的內容:

天時不容再怠慢,速速闊步渡愚迷;齊邁彌勒淨土地,登上無上大舟楫。<sup>108</sup> 拔苦予樂,挽化眾生,濟世間為淨土;步向光明,實現大同,佛與我同在。<sup>109</sup>

一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——慎獨〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20160312030300。

<sup>105</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——無為心真行〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20100227030100。

 $<sup>^{106}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界國台語二天率性進修班),編號:fvcd20140215010301。

<sup>『『(</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註・末後一著》,頁 78。

<sup>108</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——進道立志〉(發一崇德:雲林道場社會界國語三天率性進修班),編號:fycd19931009010101。

一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語一天壇主班),編號:fvcd20130331030001。

眾志成城力量,實現孔孟大同理想,道脈的薪火傳承是延續世世代代的希望, 要讓慈航能承載千千萬萬芸芸眾生上岸。<sup>110</sup>

因此,普渡收圓即是要實現彌勒佛「化娑婆世界為蓮花邦」的慈心悲愿及完成孔老夫子「大同世界」之理想。

《皇中訓子十誡》第十誡中有預先透露將來普渡收圓使命達成時的世界狀況:

將萬國與九洲全然渡盡,千神聖萬仙佛共聚中原;三曹清會一案白陽立定, 刷盡了惡孽子盡留良賢。將苦海化成了蓮花寶國,這東土要改成淨土西天; 活佛世四十載快樂無盡,斷宰殺歸善路物各生全。現鍾靈現毓秀麟鳳現野, 海波息慶昇平共慶豐年;你也敬我也愛再無爭鬪,五日風十日雨挽回堯天。

這裡描述:到時候世界各國所有的九六原佛子都已經得渡了,成千上萬的聖神與仙佛將共聚在中原;天地人三曹眾生也已經上岸,彼此的因果業障也已圓滿了清。經過末後大清算,世上的惡人都被掃盡,只留下善良賢人。這時所有的人都茹素戒殺,天地萬物各得其所、各遂其生,展現出一種和諧的平衡。同時國與國、民族與民族、人與人之間不再有紛爭,而且彼此能夠相親相愛、和睦共處。天地呈現一片祥和,感召麒麟與鳳凰等祥瑞禽獸再度出現在田野;四季天氣風調雨順,各地都慶豐收,大家的生活都非常安樂,就像回到以往的堯天舜日一般。這就是一貫道致力追求的普渡收圓所呈現的圓滿淨域。<sup>112</sup>

# 第三節 從一貫道之「心性修持觀」探索收圓之意義 一、一貫道「心性修持觀」之研究

由前文「本體觀、宇宙觀」之論述得知,人類的源起乃是奉明明上帝之命降生東土,目的是為了治理世間;而人之所以得以與天地並參列為三才,在於人類所具足的無極真性。王祖云:「無生真宰,把『理性』散將下來。」<sup>113</sup>因此,道在人身上的體現就是這一點「天性/真性/靈性」。王祖又說:

112 以上關於「龍華三會」之按功定果及「人間淨土」及「大同世界」等內容,第六章〈一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究〉將有完整的論述,此處先因應文理之需要作應有之交代。

<sup>110</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——世紀領航〉(發一崇德:棉蘭道務中心社會界華語二天率性進修班),編號:fycd20040417229999。

<sup>&</sup>quot;明明上帝:《皇中訓子十誡·十誡》,頁67。

<sup>113 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註·第一條》,頁3。

是理也,以賦畀而言,謂之「命」;以稟受而言,謂之「性」;以應酬萬變而言,謂之「心」;心之所之謂之「志」;心之所憶謂之「意」;感於萬事,而生喜、怒、哀、樂,謂之「情」。<sup>114</sup>

如上所述,人禀受於道之理亦可稱「性命/性理」,此性理雖無形無相,卻是此色身之主宰,可表現為「心」、「志」、「意」與「情」,簡而言之,皆是此「性理」之妙用。然而,此「理性」一旦落入後天,又將產生什麼變化,王祖進一步分析:

迨此身之既生也,<u>因</u>地一聲,太極之氣從而入之,氣顯理微,微不勝顯,則 拘於氣稟;知識漸開,甘食悅色,交物而引,則蔽於物欲矣!理蔽於氣,氣 蔽於物,物交於物,自理而氣,自氣而物。<sup>115</sup>

由此可知,一般人生活在氣象界皆容易受氣稟所拘、物慾所蔽,日流污下而最終迷失本來理性。所幸在此白陽期,上天降道大開普渡,讓眾生得以「先得後修」,達本還源。王祖把此道又闡述為「窮理盡性之道、末後一著、無為正法」<sup>116</sup>等。以下將以「窮理盡性」之道來繼續探討一貫道之心性修持觀。

「窮理盡性」一詞,首出於《周易‧說卦傳》,該文云:

昔者聖人之作《易》也,幽贊於神明而生蓍,參天兩地而倚數,觀變於陰陽 而立卦,發揮於剛柔而生爻,和順於道德而理於義,窮理盡性以至於命。<sup>117</sup>

針對「窮理盡性」四字,朱子註曰:「窮天下之理,盡人物之性」<sup>118</sup>;唐代經學家 孔穎達《周易正義》云:「窮極萬物深妙之理,究盡生靈所稟之性。」<sup>119</sup>而此「天 下之理/萬物深妙之理」為何?王祖有以下之剖析:

「理」者,何?應知「理」即無極也。無極者,至靜不動天也。至靜不動天者,天外天,生天、生地之天也。此「天」,萬物統體一天,物物各具一天。 必知人人各具之天,通萬物統體之天,而後可以收圓。<sup>120</sup>

可知「窮理」是真切體證人之「性理」本源自無極理天,並充分朗現擴充此無極性 理之性德妙用。又「萬物統體一天」,因此人亦可與天地萬物相感通,此即人人皆 可回返無極理天之根本依據。然而,如何才是「窮理」的入手要徑呢?王祖在注解 《大學》的「在止於至善」中提出:

118 (宋)朱熹:《周易本義·說卦傳》,頁 267。

<sup>114 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註‧第一條》,頁 2-3。

<sup>115 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《理數合解新註・大學解》,頁 18。

<sup>116</sup> 象 (清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註‧第二~四條》,頁 5、6、8。

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> (宋)朱熹:《周易本義·說卦傳》,頁 267。

<sup>19 (</sup>魏)王弼、(晉)韓康伯注、(唐)孔穎達等正義:《周易正義》,收錄於影印阮元校刻:《十三經注疏附校勘記》(臺北縣:藝文印書館,2013年),第1冊,頁183。

<sup>120 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《祖師四十八訓新註・第一條》,頁 3-4。

學者必訪求真師,指點詳明,超氣離象,洞達神明,得其「明德」、「至善」 之所在,知空中之不空,識無中之妙有。<sup>121</sup>

顯然,要「窮理」的首要條件是「訪求真師,指點詳明」。真師是足以示導眾生明心見性的天命明師,而所欲指點詳明的是降自於無極理天的無極真性,此即是一貫道中所提倡的「求道、得明師一指點」,當下契入吾人得之於天的「本然之性」。易言之,即得「真師指點理天、氣天、象天之源;理性、氣性、質性之分,然後知得之理天者,乃惟微之道心。道心即明德,明德即至善。」<sup>122</sup>

得此性理的下一步即是「盡性」,而「盡性」可分為兩路同時進行,缺一不可。 首先是去除覆蓋自性的身物及心物,王祖表示,得「真師傳授」後:

然後遵陸子格除物慾之格,先格富貴財色、昏性之物,以制其外;再格淫念雜念、亂性之物,以安其內。若待物慾格盡,自然天理純全。<sup>123</sup>

徹底做到了格物的功夫,讓天理純全,這還只是「明其體」的工夫,仍未「達其用」。王祖云:「性即理也,理即五常也。」<sup>124</sup>《一貫道疑問解答》也說:「性含五常,與生俱有。」<sup>125</sup>可知,人稟受於天之「性理」雖不可見,卻具備五常之德。至於「盡性」的另一要徑,即是在日用倫常充分發揮性理中之五常德一一仁、義、禮、智、信。總而言之,此「窮理盡性」之道,會通三教,貫徹天人;有無顯微,體用合一;中邊本末,事理兼該,是凡夫成就聖賢仙佛之光明大道。

可見一貫道的修持觀首先是「訪求明師指點」,讓人人契入及體認本自具足的「性理本體」,再依此天性本體發用,進而一步步將自性中之五常德擴而充之,最終圓滿「明體達用」,此亦即一貫道「先得後修」之要義。

# 二、論「收圓」在「心性修持觀」中之意涵

關於收圓在「心性修持觀」中的具體意涵,王祖有明確的指說,〈末後一著〉 一文記載:

末後收圓,有相歸無相,有為還無為。……凡所有相,皆是虛妄,世間實有者,惟一合理相。真空法相,即一合理相。萬般有象,終歸有壞,而靈光真性,永劫長存,非真而何?經者,徑也,由此而行,可到無極理天,非徑而何?性合無極,明此則明道心所在,見此則見佛性所在,非明心見性而何?

<sup>121 (</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧大學解》,頁30。

<sup>122 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧大學解》,頁 50。

<sup>123 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧大學解》,頁 51-52。

<sup>124 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註・第一條》,頁3。

<sup>125</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧理性、氣性、質性,不知怎樣分別》,卷下,頁7上。

性還無極,與無極同體,與先天同壽,永免輪迴,非超生了死、出苦還原而何?到此境界,號無極天,非成其正果而何?<sup>126</sup>

蓋氣象世間終是短暫而終將毀壞,唯有「真空法相/一合理相」才是世間之實相;也唯有「靈光真性」才能永劫長存。可見「收圓」的意涵,在於「有相歸無相、有為還無為」,俾使人人「性合無極」以達「性還無極」,這是收圓的根本意涵。

然而,要如何才能「有相歸無相」、「有為還無為」呢?王祖在〈末後一著〉 中揭示上天在道統三期的相關鋪排:

午會傳道,二帝、三王,道與權合,道法寓治法之中,於時為春,乃抽象還氣之漸。三教聖人,塵視祿位,大闡天人性命,無聲無臭之大源,乃由氣還理之漸,於時為夏。末後收圓,道在庶人,闡明理天、氣天,窮人心、道心之來源;究理性、氣性之本始。性受清虛真空,自天而人;性還清虛真空,盡人合天。127

王祖闡述,青陽期是「道統之春」,上天降道是為收圓的起點,此時道降君王,作之君,作之師,補造化之不足,安頓黎民的生活。〈三會圓通〉云:「至堯傳心,漸入精微,無象之學,即基於有象之世也。」<sup>128</sup>到了堯帝,開啟了帝王之間心法之授受,是為「抽象還氣之漸」;紅陽期是「道統之夏」,此時道降師儒,一道分為三教,三教聖人各化一方,大闡天人性命之學,有了三教心法之開演,這是「由氣還理之漸」;白陽期是「道統之秋」,此時道降庶民百姓,王祖開始辦理收圓,闡明末後一著、最上一乘之法、三極一貫之理。直到弓長祖與子系祖奉命辦理末後三曹普渡大收圓,大道之發展,速於置郵而傳命,讓人人皆能性還清虛真空,盡人合天。足見當代天命明師所傳之道,乃是歸根復命的收圓正法,也是一貫道「先得後修」的實證法門。

王祖在其作品中曾多次強調,有志於修養學道者,「訪求真師指點(求道)」 乃當務之急:

修養學道者,皆曰「歸根認祖」,此外無根,歸根者,歸此也;此外無祖, 認祖者,認此也。不知此,則不能自渡,焉能普渡;不得此,則不能收己, 焉能收圓。<sup>129</sup>

<sup>126 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註‧末後一著》,頁 79-80。

<sup>127 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註‧末後一著》,頁 77-78。

<sup>128 (</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註‧三會圓通》,頁 59。

<sup>129 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧一貫探原》,頁 226。

易言之,「得明師一指點」是個人心性收圓之入手鎖鑰,亦是協助彌勒祖師辦理普渡收圓的基礎。南海古佛降鸞批訓云:「如今應運白陽日,先得後修非虛言。」<sup>130</sup>白陽期大開普渡的殊勝因緣,是人人皆有機會先得後修。因此,得道(得明師一指點)只是開始,並非已達「性合無極、盡人合天」之境界,還必須透過三寶心法之修持,在後續的學道、修道、講道、辦道、行道的過程中,循序漸進契入「有相歸無相、有為還無為」,最終達到「性合無極、性還無極」,才是真正的「收圓」。

王祖云:「真收圓只有一原無二理,理合天性合天即是真詮。<sup>131</sup>」濟公活佛亦云:「天人一貫收圓辦,天心我心即滿圓。<sup>132</sup>」誠然,每位白陽弟子都必須腳踏實地,內修外辦,讓自己「恢復本性之自然,啟發良知良能之至善」,每個人皆能自性自渡、自性收圓,會合起來即是圓滿的「大收圓」。

### 本章小結

由前述之論證可知,末後一著普渡收圓,主要應運於道降火宅之白陽期時機,由當代天命明師路祖中一(金公祖師)掌天盤,弓長祖張光璧(天然古佛)/子系祖孫慧明(中華聖母)掌道盤共同辦理。傳道收圓之正法在於「明師一指點」,目的在於讓所有由天而降之原佛子,得以超越氣稟之所拘,摒除物慾之所蔽,最終皆能「由有還無,性還無極;盡人合天,達本還源」。

立基於一貫道之本體觀、宇宙觀、道統三期觀及心性修持觀,「收圓」的具體 內容,可進一步歸結為以下數項重點:

- 1. 以「本體觀、宇宙觀」而言:天地萬物的生化,是一本散萬殊,故「收圓」 是萬殊歸一本,在於氣界、象界都要回歸最初的「一」,亦即「無極」之 本來狀態。
- 2. 以「道統三期觀」而言:傳道祖師的降世,關涉眾生靈性之歸宿,「收圓」 在於渡化「人、鬼、仙」三曹之原胎佛子,藉著明師之一指點,俾使原胎 佛子得以「達本還源,歸根認中」。
- 3. 以「心性修持觀」而言:「收圓」在於有象歸無象,有為返無為,務使眾生「性合無極,性返無極」,以恢復圓滿的天性。

在白陽期普渡收圓欲完成的使命任務中,「收圓」之意涵尚可歸結為以下四個面向:

1. 以降道救劫之目的而言:「收圓」是喚醒愚述改過遷善,以期挽化末後災劫,救眾生出離生死苦海。

-

<sup>150</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——八無八得〉(發一崇德:雲林道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20121229010305。

<sup>131 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·壬午又帖》,頁 25。

<sup>132</sup> 聖賢仙佛齊著: 《一本萬利》(南投縣:財團法人光慧文教基金會,2015年),頁 124。

- 2. 以五教歸一之觀點而言:「收圓」是收攝左道旁門與千門萬教,同歸於正道,俾使各宗各教得因正道而回歸本位。
- 3. 以建設人間淨土聖域而言:「收圓」是化天下為一家,化紛擾不安的世界為大同世界,化五濁惡世為彌勒人間淨土。
- 4. 以天開科選之考核而言:「收圓」是選精拔萃,選拔聖賢,重整天盤以定品蓮。

本章主要論述普渡收圓之「理」,至於普渡收圓之「史」與「事」,將於接下來的章節繼續申論之。

# 第三章 一貫道「普渡收圓」之淵源及其發展進程

基於繼天立極、代天宣化以共創世界大同之傳道使命,一貫道之「普渡收圓」有其天運樞機。這是肇始於一貫道最高神聖主宰明明上帝之天命,並在一貫道的道統三期時運中,展現各階段性的重點及意義。然而,道統雖劃分為三期,此「普渡收圓」之大事,卻本末相續,一以貫之。因此,本章將於一貫道的天運樞機及道統歷史之脈絡下,探討一貫道「普渡收圓」的淵源以及其發展進程,並提供普渡收圓在不同階段的時間脈絡與其實踐重點。

一貫道道統三期觀之開展乃源自於無生老中在這個元會的濟世及救渡鋪排,以 及歷代道統祖師所要完成的傳道立教之任務而建構起來,濟公活佛降壇垂訓云:

一劃開天六萬年,七佛治世三佛圓;東方十八續心印,儒道中絕孟子年。文佛三千掌釋教,西方廿八再轉寰;老水還潮東方後,達摩神光僧璨延。……清虚大化合三教,紅陽期滿白陽盤;後繼彌勒金公遞,應運一萬八百年。白陽初祖續道脈,鴻慈悲愿掌天盤;弓長子系十八代,道降黎庶三曹傳。大開普渡始開演,共辦末後齊收圓。1

此聖訓的主軸雖為一貫道後東方十八代祖師之傳承,但也言簡意賅把明明上帝在這一元會的大計劃作了完整概述。從這一元會開天闢地以來,已有「七佛治世、三佛收圓」的部署。三佛收圓應運於三期:青陽期、紅陽期及白陽期。青陽期伊始,天命道統的傳承在東方古國中國肇始,傳承了十八代,到了亞聖孟子道統中斷,這個階段是為「前東方十八代祖師」。據一貫道的道統觀,孟子以前,道運已暗轉至西方,釋迦文佛在印度開啟了「西方二十八代祖師」之道脈傳遞,紅陽應運為期三千年。後來,達摩祖師把大道傳回東土是為「老水還潮」,又延續及開展「後東方十八代祖師」之傳承。到了十六代劉祖清虛,紅陽期滿;十七代路祖中一開啟白陽期新世紀,是為白陽初祖。十八代弓長祖張光璧及子系祖孫慧明繼往開來,正式辦理大開普渡末後收圓,而白陽期將應運長達一萬八百年,這是一貫道道統傳承的基本概況。

因此,本章首先將針對這個元會的運化歷程作應有之介紹,以明「普渡收圓」的宇宙時空觀之背景,進而探討「三佛收圓」之淵源及其發展,以見一貫道普渡收圓之梗概。

<sup>「</sup>濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 450-451。

# 第一節 天運樞機:「七佛治世」與「三佛收圓」之研究

在一貫道的宇宙觀中,從子會開天、丑會闢地、寅會生人以來,明明上帝就已訂下「七佛治世、三佛收圓」的天時道運之樞轉進程。《皇中訓子十誡》第一誡云:

自從那交子會氣數已到,為申我命七佛治理坤乾;萬八載氣數定天始成就, 及待至丑會滿地始完全。<sup>2</sup>

至今時屈指算六萬年載,每想兒在世苦中心難安;今時下運已至為中降道, 差三佛辦末後普渡收圓。<sup>3</sup>

當氣數運化流行至子會時,表示新的元會即將開始,新的天地也即將形成,此時無生老中派遣了七位仙佛臨凡燮理陰陽,治理乾坤。從寅會到現在,原佛子到人間已有六萬年,而今時運已到,所以老中另外派遣三位仙佛辦理末後普渡收圓。至於「七佛治世、三佛收圓」的實際內涵,以下將逐一討論之。

# 一、「七佛治世」的天啟敘事

前述《皇中訓子十誡》雖提出了「七佛治理坤乾」之說,但內容過於簡略,致 使吾人無從理解其實際內涵。關於七佛治世的時間點及情況,一貫道仙佛聖訓還有 以下敘述:

混沌初開天地寬,九六佛子聚理園;仙兄姊妹申陪伴,乘龍跨鳳任意玩。自在遨遊各聖殿,吟詩對弈把琴彈;無奈氣數交子會,七佛治世轉坤乾。日月星斗天羅佈,高山河海水流川;萬物生成齊具備,只差東土少人煙。<sup>4</sup>

綜觀其內容,與《皇中訓子十誡》的記錄雷同,皆是數筆輕輕帶過。以上兩篇文獻皆指出,子會伊始,七佛即奉明明上帝之命治理乾坤,當時天地仍未形成,因此,這裡的「治理乾坤」,還包括燮理陰陽,襄助天地萬物漸次形成,乃屬於自無入有的階段。可見,陰陽二氣之消長,天地萬物的形成,背後也是神佛的力量默默在運轉。至於《一貫道疑問解答》也記載:「考《應劫經》云:『混沌初開,定就十佛掌教。』前者已經過去七佛(汾陽孝義縣大相寺內馬莊營村有七佛寺可證),下餘三佛乃燃燈、如來、彌勒執掌。」「同樣的,對七佛也沒有太多的描述,至於文中所提到的「七佛寺」是否仍存在則有待進一步考證。這個被視為明明上帝大計劃的最前奏曲,目前因為文獻資料不足,實在很難掌握其具體內容。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·一誡》,頁 25。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·一誡》,頁 27。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>鑑班院長:〈仙佛聖訓〉(發一天恩群英:西班牙馬德里弘明佛堂兩天率性進修班,2019 年 8 月 25 日)。

<sup>5</sup>南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧一貫道何時發現》,卷上,頁 10 下。

對於七佛的具體名相與治世內容,一貫道中的資料並不多見,主要是來自《道 統寶鑑》的記載:

蓋天地始定,乃子會開天,丑會闢地,寅會人降世,至卯會聖人出世。…… 初佛降生南方,名赤愛佛。眾生靈中最靈,斯時人獸不分,而頭有角身有毛, 以草為飲食,有言語而無文字,教化世人,開發山島,掌天盤六千年。

二佛降生北方,名生育佛。因北方屬坤地,故權掌生育。斯時人獸分居,指 明養育,以穴而住,至辰會滿,掌天盤四千八百年。

三佛降生東方,名甲三春。三春多暖,東方多溫,治世教民,將草木培養成 林,鑽木取火,以樹葉為衣,免失廉恥,掌天盤三千七百二十年。

四佛降生西方,名酉長庚。取西方庚辛金得名,治世教民,力地耕田,化民 以言語說話為宗旨,至巳會滿,掌天盤七千零八十年。

五佛降生西北方,名空谷神。西北多山谷,天虚空,治世教民,開山取石, 修補荒蕪,補造虛天,掌天盤五千二百八十四年。

六佛降生東南方,名龍野氏,龍首人身。東南多水,治水教民,開溝濬河, 順水歸海,分出江湖海河,至午會滿,掌天盤五千五百十六年。

七佛降生東北方,名繼天佛,因東北連天,取名繼天立極。東北多冷,無人 教化,所以觀天測地,知天地之陰陽,分出無極,知有太極之氣,而化出陰 陽。無極為太極之中,此時未畫八卦,因不足其數,掌天盤五千八百年。

按照《道統寶鑑》的說法,七佛分別為:初佛赤愛佛、二佛生育佛、三佛甲三春、 四佛西長庚、五佛空谷神、六佛龍野氏及七佛繼天佛。文中記載,初佛赤愛佛是在 卯會初降生,這個時空觀與上述《皇中訓子十誡》陳述「子會開始七佛即奉命治理 坤乾」的說法有明顯出入。此外,《道統寶鑑》雖為早期道中曾經流通之文獻,成 書年代亦可推為民國十九年(1930)之後7,可是其作者不詳,文獻來源不明,資料 引述無憑,而且書中所記述之祖師資料前後矛盾,因此不可視為研究一貫道的嚴謹 文獻資料。8

至於佛教中也有七佛的說法,是指釋迦牟尼佛及在其以前出現的六位佛陀。即 過去莊嚴劫末的毗婆尸(Vipāsyi)、尸棄(Śikhī)、毗舍浮(Viśvabhu)等三佛, 與現在賢劫初的拘留孫 (Krakucchanda)、俱那含牟尼 (Kanakamuni)、迦葉

<sup>6</sup> 佚名:《奉天承運道統寶鑑》(臺南:大千世界出版社,1980年),頁 1-2。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>《道統寶鑑》中記載「歷代祖師道脈源流」至後東方十八代祖師為張天然,而張祖與孫祖於民國十九 年(1930)同領天命,為白陽二祖。

<sup>8</sup> 關於《道統寶鑑》錯謬之研究,可參廖玉琬:〈論以《道統寶鑑》為一貫道道統依據之錯謬〉,《崇 德雜誌》168期(2020年6月號)。

(Kāyśapa)、釋迦牟尼(Śakyamuni)等四佛,合稱「七佛」。這七佛皆已入滅,故又稱過去七佛。依據佛經所載,過去、現在、未來三劫之中,皆有千佛出現。其中,以上列七佛與此世間因緣較深,故諸經常有所論。如《長阿含經》卷一〈大本經〉有述及過去七佛出現的因緣,在《祖堂集》、《景德傳燈錄》、《六祖壇經》的最末一品等亦有提及。不過佛教中的七佛,名稱和《道統寶鑑》的記錄截然不同,與一貫道「七佛治世」的概念也相去甚遠。

# 二、「三佛收圓」的天時敘事

關於三佛收圓的說法,在明清民間宗教寶卷中就有相關的敘事。《皇極金丹九 蓮正信皈真還鄉寶卷》說:

聖玄中古佛造定三元刦數,三佛輪流掌教,九祖來往當機,分定過去、現在、 未來三極世界,各掌乾坤。<sup>10</sup>

過去燃燈極(莊)嚴劫,現在釋迦掌教尊,未來彌勒星宿會,三佛臨轉下天宮。<sup>11</sup>

過去聖無極號燃燈九劫,皈黃陽會裏三蓮位,……現在老太極釋迦佛,渡群 迷靈山掌教,五蓮位清陽會上十八劫,……未來彌勒無為祖,立天根洪陽會 裏……。12

### 《三教應劫真經》則有以下記載:

爾是(時),天佛在飛雲天玄金殿上正座打算,十佛周掌五百劫,過去七佛 掌過三百九十二劫,只落一百零八劫,該燃燈、釋迦、彌勒管事,無極賢聖 〔劫〕、太極粧(莊)嚴劫、皇極星宿劫。<sup>13</sup>

#### 《龍華寶經》亦有類似的說法:

三世諸佛龍華會者,乃是三佛交宮,同聚一處。燃燈佛,鐵菩提樹開三葉青蓮,乃是龍華初會。釋迦佛,鐵菩提樹開五葉紅蓮,乃是龍華二會。彌勒佛,鐵菩提樹開九葉金蓮,乃是龍華三會。有三世諸佛萬祖,同來聚會。請龍華

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>中華佛教百科全書編輯委員會、藍吉富主編:《中華佛教百科全書》(臺南縣:中華佛教百科文獻基 金會,1994年),第2冊,頁54。

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 佚名:《皇極金丹九蓮正信皈真還鄉寶卷》,收錄於馬西沙主編:《中華珍本寶卷》(北京:社會科學文獻出版社,2012年),第1輯,第7冊,頁254-255。

<sup>11</sup> 佚名:《皇極金丹九蓮正信飯真還鄉寶卷》,頁 413。

<sup>12</sup> 佚名:《皇極金丹九蓮正信飯真還鄉寶卷》,頁 459-460。

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 佚名:《三教應劫真經》,收錄於王見川、林萬傳編:《明清民間宗教經卷文獻》(臺北:新文豐出版股份有限公司,2010年),第6冊,頁356。

經作證,講說三乘九品。九十六億賢聖,願得相逢。有龍殊菩薩助道,凡聖 交參。這便是過、現、未來三世諸佛龍華三會也。<sup>14</sup>

初會龍華是燃燈,二會龍華釋迦尊;三會龍華彌勒祖,龍華三會願相逢。<sup>15</sup> 《普靜如來鑰匙通天寶卷》也記錄:

三世佛,輪流轉,掌立乾坤。無極化,燃燈佛,九刦立世;三葉蓮,四字佛, 丈二金身。太極化,釋迦佛,一十八刦;五葉蓮,六字佛,丈六金身。皇極 化,彌勒佛,八十一刦;九葉蓮,十字佛,丈八金身。……燃燈佛,掌教是, 青陽寶會;釋迦佛,掌紅陽,現在乾坤。彌勒佛,掌白陽,安天立地;三極 化,三世佛,佛法與僧。<sup>16</sup>

由此可見,燃燈佛、釋迦佛及彌勒佛前後相續掌教,用以治世且渡化眾生是明清民間宗教寶卷中普遍的說法。

對於「三佛收圓」的概念,一貫道文獻則有十分完整的論述。〈中降五教〉聖訓中提到:「中定三陽史,渡盡九六齊。」「這是無極老中為了救渡九六億原佛子回歸無極理天而訂下的「三期之運」。至於三期的時程分別為:第一期,青陽期,從伏羲時代開始;第二期,紅陽期,始於周昭王時代;第三期,白陽期,起於午未交替之際。「<sup>18</sup>〈皇中十三嘆〉記載:

子開天丑闢地人生寅會,至今時掐指算六萬餘春;青陽劫派燃燈執掌天命,暗選了二億子返回佛門。至紅陽釋迦子天盤執掌,渡回了二億子亦返極春;……青陽盡紅陽滿白陽接旨,彌勒子應天運挽化乾坤。<sup>19</sup>

由此可知,「三佛收圓」中的「三佛」即是青陽期的燃燈佛、紅陽期的釋迦佛及白陽期的彌勒佛,此三佛都是奉了老中之命分別在三期掌天盤,共同完成這一元會普渡收圓的神聖使命。

若以三佛應運的時間來看,三期之中,白陽期彌勒佛應運的時間最長,有一萬八百年;若以三佛渡化眾生的狀況來看,青陽、紅陽二期只渡化了小部分(四億)原胎佛子回天,還有大部分(九二億)原胎佛子要在白陽期等待救渡以達本還源。《皇中訓子十誡》進一步指出,為了救渡九二億佛子,在青、紅二期歸天的「四億

<sup>14</sup> 佚名:《龍華寶經》,收錄於王見川、林萬傳編:《明清民間宗教經卷文獻》(臺北:新文豐出版股份有限公司,2010年),第5冊,頁645-646。

<sup>15</sup> 佚名:《龍華寶經》,頁 647。

<sup>16</sup> 佚名:《普靜如來鑰匙通天寶卷》,收錄於王見川、林萬傳編:《明清民間宗教經卷文獻》(臺北:新文豐出版股份有限公司,2010年),第4冊,頁770。

<sup>17</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——中降五教〉,編號:fycd19880815070201。

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 參南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧何為三期末劫》,卷上,頁 8 下。

<sup>19</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1 · 皇中十三嘆》,頁 127-128。

子共同投凡界」<sup>20</sup>,在此末後三秋的白陽期,要來扶助彌勒佛完成收圓大事。足知,「白陽期彌勒辦收圓」是這一元會的「重頭戲」,而這一元會要如何「圓滿收場」,端賴青陽、紅陽二期的前置作業是否完善。由於普渡收圓的任務艱鉅,並非一蹴可就,每個時期應有階段性之鋪陳與進度。

這是一貫道的宇宙觀及其三期開展與三佛應運的情況,以下將針對三期之時運及其所鋪展的濟世救眾之任務與收圓的關係再加以論述。

# 第二節 青陽期:從「道降君相」到「首開心傳」之研究

王祖在其著作中曾多次表述原佛子自寅會降生後逐漸迷失而沉淪的過程:

自寅會中命咱臨凡下界,普天下遍九州設立人緣;……漸漸的情識生親疏厚偏,貪酒色合財氣輪迴萬變,投牛胎入馬腹脫骨如山。<sup>21</sup>

無極理命先天性,太極氣命性後天;人在理氣魚在水,息息相通與相連。只 為淫雜兩層念,物累引去不知還;昧理縱慾日流下,輪迴生死六萬年。<sup>22</sup>

人人有此不壞金性,因拘於氣稟,蔽於物慾,迷真逐妄,背覺合塵,不盡孽報,萬變輪迴。<sup>23</sup>

先天純淨無染的本性一旦落入後天,有了色身形象以後,情識漸生,因拘於氣稟, 蔽於物慾,淫念雜念叢生,於是迷真逐妄,貪著酒色財氣,一念無明造下因果,恣 情縱慾,日流污下,如此惡性循環,陷入生死輪迴而不得解脫。經過了數萬年的輪 迴轉變,天時道運已來到了午會,此時,收圓的機制已悄悄的被啟動,明明上帝第 一步的鋪排是降下大道,同時派遣天命聖神降世。這個階段,一貫道稱之為「道降 君相」的青陽期。

# 一、道降君相,道與權合

對於天命聖神降世的責任與使命,王祖於〈三會圓通〉有以下闡述:

於是天命聖神,應運降生,明有無、顯微、天人、賦稟之淵源;理欲、是非、善惡、報應之本始。於是立君以主之,立師以教之;禮以節之,樂以和之, 政以一之,罰以威之,賞以勸之。此三皇五帝,法天象地,燮理陰陽,繼天立極,代天宣化之所自來也。<sup>24</sup>

<sup>20</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡》,頁71。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·戊寅帖光緒四年》,頁9。

<sup>22 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理‧甲申又帖》,頁40。

<sup>23 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧三易探原》,頁 131。

<sup>24 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《三教圓通新註‧三會圓通》,頁 58。

根據一貫道的道統史觀,由於人類已經落入後天,亟需一位足以繼天立極、燮理陰陽的聖王來帶領及引導,因而有道降君王以教化萬民的形成。相關的概念,猶如舊題《古文尚書·周書·泰誓》亦云:「天佑下民,作之君,作之師,惟其克相上帝,寵綏四方。」<sup>25</sup>上天創造天地,孕育人類萬物,在青陽期肇始,派遣天命明師,為民立君以安民、養民,為民立師以教民、導民。因此,天命聖神化身為「有道明君」,除了奉天承運治理天下,還須肩負起教化百姓的責任,而開啟第一棒的天命聖神就是伏羲氏。這是屬於道權與治權合一的階段,故道統即政統,有道明君也是天命明師。

《中·八卦·五教圖文聖訓》云:「一期曰青陽,伏羲時代始。」<sup>26</sup>在一貫道 各種文獻中都有明確指出,青陽期始於伏羲時代。在一貫道的道統發展史上,伏羲 氏是一位非常關鍵的人物,因為他標誌著一個新時代的來臨,因而被視為開天之聖。 在《一貫道疑問解答》中記載:

未有天地,已有此道。伏羲氏出,仰觀俯察,究天地之生理,而畫先天八卦, 以顯天地之奥妙,此為大道降世之始。<sup>27</sup>

### 《歷年易理》云:

伏羲皇為人祖,闡明卦象畫開天;乘木德號青陽,首出御世最為先。<sup>28</sup> 《皇中訓子十誡》第九誡亦云:

自伏羲一畫開現出真易,此本是天道降根本之基。29

王祖把伏羲氏定位為「人祖」,可理解為「人類文明的始祖」。而伏羲氏創先天八 卦被喻為「一畫開天」,於一貫道的道統史上,可說是驚天動地的創舉。伏羲氏一 畫開天,揭開了天人的奧密,啟示人的本性是根源於天,因此回天才是人最終的歸 宿;伏羲氏一畫開天,搭起了天人之間的橋樑,為人類開啟了靈性回天之路,萬古 的輪迴得以出離;伏羲氏一畫開天,標誌著這一元會上天啟動收圓的契機,這是天 道降世的起點。因此,一貫道將伏羲氏視為第一位道統祖師。

自伏羲聖皇畫卦闡發天地之奧妙以後,此靈性得以歸天之道由神農聖皇、軒轅聖皇、少昊帝、顓頊帝、帝嚳、堯帝、舜帝等聖皇、聖帝繼續承接。因此,濟公活

48

\_

 $<sup>^{25}</sup>$  舊題(漢)孔安國傳、(唐)孔穎達等正義:《尚書正義》,收錄於影印阮元校刻:《十三經注疏附校勘記本》(臺北縣:藝文印書館,1993 年),第 1 冊,頁 153。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 聖賢仙佛齊著:《中·八卦·五教圖文聖訓》(新北市:佳洲製版印刷,2017年),頁5。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·一貫道何時發現》,卷上,頁1下。

<sup>28 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·干午又帖》,頁 21。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·九誡》,頁 63。

佛飛鸞垂訓云:「伏羲畫卦為開始,一劃開天至妙玄;三皇五帝道脈續,道在君王 一一傳。」<sup>30</sup>〈理性釋疑〉亦云:

此上古聖神,繼天立極,代天宣化,而道統之傳有自來矣。道雖無時不有,而太古以前,荒渺難憑,故孔子著書,繼自唐虞,此道傳中天之所由來也。 自是以來,堯以是傳之舜,舜以是傳之禹,禹以是傳之湯,湯以是傳之文、 武、周公。此時天無二日,民無二王。此所謂三代以上,道在君相,教之整 也,整則不分。<sup>31</sup>

青陽期,從伏羲氏開始,歷經三皇五帝<sup>32</sup>,一直到文王、武王、周公,此時期的特色是道與權合,政教合一。有道明君,集傳道、治理天下、教化百姓之責於一身,由此形成一貫道在青陽期道降君相的天命道統觀。

### 二、制器尚象,修象之世

就一貫道之道統觀而言,三皇五帝皆是奉明明上帝之天命降世,除了接續道統, 尚要化民以成治。因此,在人類物質文明尚未開化的青陽期,有道明君要治理及教 化百姓,自然需要創造各種器物,建立典章制度。王祖又說:

上古之世,創宮室,制衣冠,造器皿,作書契,以補造化,以近萬民。禮明樂備,男女有別,尊卑有等,長幼有序,此制度文章,自無入有之漸。是道也,始於伏羲,成於黃帝,盛於堯、舜,此太古制器尚象,修象之世也。<sup>33</sup>

以上皆說明上古聖人治世之方,首先是開物成務,透過開通各種器物,解決百姓基本民生問題。再來建立各種生活制度,使百姓生活有秩序,以補天地造化之不足。這一切的發展皆是效法大道生化天地萬物的原則——「自無入有」逐步建立起來的。王祖以「制器尚象、修象之世」來概括青陽期初期階段的發展,說明青陽期道降君相,道與權合,有道明君為治理及教化百姓所扮演的重要角色,足見「制器尚象」的目的在於藉由「法天象地」以開物成務,用以「燮理陰陽」,俾使百姓的生活秩序合乎天道之軌則,得以不喪失其天真之本然。

「制器尚象」之說,首見於〈繫辭傳〉上第十章云:「《易》有聖人之道四焉: 以言者尚其辭,以動者尚其變,以制器者尚其象,以卜筮者尚其占。」<sup>34</sup>此段說明

<sup>◎</sup>濟公活佛:〈仙佛聖訓〉(發一奉天:新竹廣慈佛堂一天法會,1990年9月23日)。

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> (清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·理性釋疑》,頁 266-267。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 中國古籍文獻對「三皇五帝」有各種不同說法,今依循一貫道仙佛聖訓內容界定,三皇:伏羲、神農、軒轅;五帝:少昊帝、顓頊帝、帝嚳、帝堯、帝舜。參一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界國語三天率性進修班),編號:fycd19690424010401:「伏羲神農,軒轅皇庭;創造宇宙,三皇班登。顓頊少昊,帝嚳令名;唐堯虞舜,五帝顯成。」

<sup>33 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註·三會圓通》,頁 58。

<sup>34 (</sup>宋)朱熹著:《周易本義・繋辭上傳》,頁 246。

「制器尚象」是上古聖人對於易理應用在生活的四大方面之一。「以制器者尚其象」在《繫辭傳》下第二章對此有更具體的闡述:

古者包犧氏之王天下也,仰則觀象於天,俯則觀法於地,觀鳥獸之文,與地之宜,近取諸身,遠取諸物,於是始作八卦,以通神明之德,以類萬物之情。作結繩而為罔罟,以佃以漁,蓋取諸〈離〉。包犧氏沒,神農氏作,斷木為耜,揉木為耒,耒耨之利,以教天下,蓋取諸〈益〉。日中為市,致天下之民,聚天下之貨,交易而退,各得其所,蓋取諸〈噬嗑〉。神農氏沒,黃帝、堯、舜氏作,通其變,使民不倦,神而化之,使民宜之。易窮則變,變則通,通則久。是以自天祐之,吉无不利。35

這段文字敘述了伏羲氏觀察天地萬物鳥獸等形態,覺悟其中的原理,創造了先天八卦。接下來的聖王就是根據〈離〉、〈益〉、〈噬嗑〉等卦象及其意涵來發明各種器具或推動相關事物。朱熹(1130-1200)在《周易本義》云:「此章言聖人制器尚象之事。」<sup>36</sup>朱熹言簡意賅,把這段記載總結為聖人「制器尚象」的事功。而朱熹此說也為一貫道的道統觀所吸收,將此階段視為「制器尚象」的「修象之世」。

上文提到,伏羲聖皇畫卦以後,聖王得以通同於神明的德性,參贊天地的化育,以比類萬物的情狀。進一步說,就是把大自然運行的規律法則給彰顯出來。故「尚象」應理解為「取易象」,乃「取其規律法則」,而非單指取易卦的「象」。所以「制器尚象」不只是依卦而造器,也不只是觀易象而制器,而是揭示「人法自然」的廣泛運用及生活原則,也顯示了易道的周遍廣大而無所不包。

王祖的〈三易探原〉也記載:「無極之理本無形,龍馬出河現圖,藉天地生成之數以形之。太極本無象,神龜出洛,負一氣流行之數以象之。於是羲皇會天地之數,本河圖對待之靜體,畫先天八卦之象。」<sup>37</sup>無極之理、太極之氣本無形無相,上天降下河圖及洛書,伏羲聖皇意會而創先天八卦之象。伏羲聖皇的發現與發明,可定位為青陽期「制器尚象」之濫觴,這在一貫道的道統史觀中,屬於上古之青陽期,也是午會降道之初始。作為制器尚象的階段,伏羲聖皇的造作不僅法天則地一畫開天,也推動人類文明文化之發展。

有了伏羲聖皇畫卦為基礎,接下來的聖王紛紛起而效法,觀大自然之「象」、取大自然之「法」,遵循大自然的法則而創造了各種利益老百姓的器物。古代的人民皆以捕獵食肉及採食野果為主,到了神農聖皇的時代,為了解決因人口增加而造成食物短缺的問題,神農氏開始教導人民耕種五穀而食之,以省殺生,並發明了耒耜等農具以讓耕種工作更為便利。當人民耕種生產有剩餘時,神農聖皇又引導百姓

<sup>35 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註·三會圓通》,頁 58。

<sup>% (</sup>宋)朱熹著:《周易本義・繋辭下傳》,頁 255。

<sup>37 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·三易探原》,頁 161。

在中午時段聚集在一地,帶著各自的農產品互相交換,讓各人都獲得所需的物品, 這或許是古時商業活動之初始。

關於這一類的敘述,唐代司馬貞在其〈三皇本紀〉記載:「炎帝神農氏……, 始嘗百草,始有醫藥。」<sup>38</sup>《淮南子·脩務訓》也提到:「古者,民茹草飲水,采 樹木之實,食蠃蠬之肉,時多疾病之害,於是神農乃始教民播種五穀,相土地宜, 燥濕肥墝高下,嘗百草之滋味,水泉之甘苦,令民知所辟就。」 39以此推論,神農 氏可說是古時醫藥的開創者,為當時疾病者提供醫療及基本的醫學常識。

神農聖皇的嚐百草、教民播種等,雖關注的是民生問題,卻攸關百姓的生命與 生存,凡此種種,皆是上古帝皇與天同行以照顧萬民的情況。〈繫辭傳〉下第二章 尚且陸續提到,神農氏之後的聖皇如軒轅黃帝、堯帝及舜帝,能因應時代的變化及 人民的需求而作出相關的改進,讓百姓的生活素質能不繼提昇。如衣著方面:發明 了衣裳,取代以往利用樹葉和獸皮來遮體和保暖的方法。食物方面:發明了搗杵及 搗臼,爾後人民可以用來舂米為食。住所方面:創造了房屋,改變了過去住在洞穴 而散處在野外的生活方式。在交通運行方面:創造了舟楫;學會駕御牛、乘坐馬, 克服了水上交通、拖運重物及到達遠方的難題。以上即是聖人善於應用「窮則變、 變則通、通則久」的易理,以「制器尚象」的方法,創作各種器皿及事物,給人民 在衣、食、住、行方面帶來種種便利。40

對於「制器尚象」的記載,不僅見於王祖的著作,一貫道聖訓〈皇中十三嘆〉 也有相近之記錄:

有燧人鑽林木取出真火,知熟食飲熟水知味知鮮;有巢氏築房屋存身有處, 不居巢不處穴可以防寒。軒轅氏興下了舟車衣冠, 蔽其身遮其體免了肩擔; 神農氏嚐百草始知藥性,倉頡子興文字替代記繩。41

當人民的基本生活條件具足之後,聖人治世為了讓社稷安定,建立各種生活制度是 必然的發展。王祖認為,如果只滿足百姓衣食等生活需求,而沒有進一步的教化, 人類將與禽獸無異,於是聖人必須「繼天立極,代天宣化」。〈三易探原〉云:

天位乎上,地位乎下,而尊卑之禮生。乾稱乎父,坤稱乎母,而親親之禮生。 三少為男,而兄弟之禮生;三少為女,姊妹之禮生。三男三女配合,而姻婚

<sup>38 (</sup>唐)司馬貞:〈三皇本紀〉,收錄於(漢)司馬遷著、(日)瀧川龜太郎考證:《史記會注考證》 (臺北:大安出版社,1998年)之書首。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>中國哲學書電子化計劃:《淮南子·脩務訓》,2020年4月27日,取自:https://ctext.org/huainanzi/xiu-

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 參(宋)朱熹著:《周易本義·繋辭下傳》,頁 254。

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓 1 · 皇中十三嘆》,頁 127-128。

之禮生;同聲相應,同氣相求,而往來之禮生。自少而壯,生冠婚之禮;自 老而死,生喪祭之禮。引伸觸類,而三千三百之禮,可從此而格矣。<sup>42</sup>

此段說明聖人制禮以安百姓,而聖人制禮的方法是「法天象地」、「制器尚象」, 以卦象原理悟出尊卑的分際;夫婦、親子、兄弟等倫常。以此推之,冠婚之禮、往 來之禮、養生喪祭之禮,甚至三千三百之威儀與禮儀,皆從此理出。〈三會圓通〉 又云:

禮嚴尊卑,則有君臣上下,而五等之爵生。禮辨親疏,則有父母伯叔,而五服之親生。禮有吉凶軍賓嘉以節之,樂有君臣民事物以和之。政以一之,教以導之;賞以引之,罰以威之;文以記事,武以禦暴。醫藥調造化之偏勝,鬼神補政教之不及。<sup>43</sup>

有了禮節倫常的教化,君臣上下等尊卑得以區分、父母伯叔等親疏得以辨別;君臣上下能依禮行事,人民懂得以禮來約束自己,必能維護社會秩序。以此類推,聖人逐步建立禮樂、政教、賞罰等各種文章制度,同時研發醫藥以補造化之不足及啟發人民敬畏鬼神以補政治教育之不及,讓國家社會井然有序,上下和諧,百姓得以安居樂業。

以上皆說明上古聖人治世之方。首先是開物成務,透過開通各種器物,解決百姓基本民生問題。再來建立各種生活制度,使百姓生活有秩序,補造化之不足。整體來說,古人「制器尚象」就是取法天象,法天則地,因為大自然正是造物的最高法則。其實不只是聖王之制物如此,後人之創造發明也應遵循此原則,才能與自然和諧相處,器物也才能發揮其作用。古人通過對天地萬物的觀察,用具體的形象、感知的意象、領悟的道象等等來造物制器,改造自然,創造生活。「制器尚象」是觀象制器,是中國古代造物的方式<sup>4</sup>,同時也是一貫道青陽期肇始之階段,聖皇制器以開物成務,制象以法天則地,同時藉之以安頓百姓的方法。

### 三、首開心傳,心法肇始

制器尚象,自無入有,眾多器用、制度文章逐漸形成,為生活帶來各種便利,也讓社會更有秩序。然而凡事有利必有弊,人類自此開始迷失於物象的追逐或陷入階級權位名利的鬥爭當中。顯然,這並不是天命聖神降世的目的,而是以此為基礎,進而「繼天立極,代天宣化」,逐步引導原佛子歸根返本,同時化成世界一道同風。於是〈三會圓通〉云:

<sup>42 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧三易探原》,頁 162-163。

<sup>43 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註‧三會圓通》,頁 72-73。

 $<sup>^{44}</sup>$  參肖清風:〈制器尚象——中國古代的造物方式〉,《湖北美術學院學報》,第 4 期(2013 年 11 月),頁 93。

# 至堯傳心,漸入精微,無象之學,即基於有象之世也。45

萬事萬物的產生應有兩層意義,一是彰顯道之妙用;二是要透過形象讓眾人明白背後有一個不變的「理」,就是王祖所闡發的:「無象之學,即基於有象之世。」也就是要人類借象明理、破象明理。這時候心性之學就非常重要了,所以到了堯帝、舜帝時代,也是有形有象的「制器尚象」到了完備階段,形而上的「心法」也要開始闡揚。前者一貫道稱之為「自無入有之學」,後者則稱為「自有還無之世/自有還無之道」。

在歷經青陽期「制器尚象」的道統脈絡之後,聖王的接續道統進入另一階段,稱之為「心法授受」,在《一貫道疑問解答》中有這段記載:

伏羲氏出,……為大道降世之始。繼由軒轅氏,遇廣成子指點,大道始得闡明。嗣後堯、舜、禹、湯、文、武、周公,接續道統,心法相授,一貫相傳。 46

### 〈理性釋疑〉也提及:

堯、舜、禹、湯,首開心傳,其道統之春乎!47

王祖揭示,一貫道心法之傳承是由堯帝開始,而伏羲聖皇是定位在「開天之聖、降道之祖、人祖」,在祖師著作及仙佛聖訓中,並沒有伏羲聖皇傳心法之論述,這一點是值得注意。本論文認為,堯帝之前的道統祖師,仍是處於天傳人的階段,即祖師的任命是由上天直接派明師來指授,就如《一貫道疑問解答》記載,軒轅皇帝是由廣成子指點。一直到了堯、舜之際,才開始了聖王之間的心法授受。而聖王與聖王之間的道統叮嚀交咐,雖云「心法傳承」,仍落實在治國平天下的實質道功,可謂涵蓋「內聖」與「外王」兩個層面,這個階段所開啟的是聖王之間的心法傳承。

《尚書·堯典》記載,堯帝在位七十年,開啟了禪讓制度,為天下遴選才德兼備的繼承人。當他決定把帝位禪讓給舜帝時,作了以下之囑咐:

咨!爾舜!天之曆數在爾躬。允執其中,四海困窮,天祿永終。48

從此,「允執其中」定位了青陽期帝王之間心法授受的開端。此道統心傳,到了舜帝傳禹帝時則演繹為「十六字心法」:

來,禹!……天之歷數在汝躬,汝終陟元后。人心惟危,道心惟微;惟精惟一,允執厥中。……慎乃有位,敬修其可願,四海困窮,天祿永終。<sup>49</sup>

<sup>45 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註·三會圓通》,頁 59。

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·一貫道何時發現》,卷上,頁 1 下。

<sup>47 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《理數合解新註·理性釋疑》,頁 265。

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> (宋)朱熹:《四書章句集注·孟子集注·萬章上》,頁 270。

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> 舊題(漢)孔安國傳、(唐)孔穎達等正義:《尚書正義》,頁 55-56。

此後,「人心惟危,道心惟微;惟精惟一,允執厥中」十六字心法成為了一貫道道 統祖師之間心性本體授受之內涵。〈一貫探原〉云:

三代而上,主傳斯道者,堯、舜、禹、湯、文、武、周公也。……故「人心惟危,道心惟微;惟精惟一,允執厥中」一十六字之傳,出自唐、虞,故世躋仁壽,治臻上理,此中天大同之盛也。50

心法的傳承,界定了聖王的傳道系譜,於辨識道心、人心之分際,得以固守「時中」 之道,進而以道治國、以德化民,完全發揮了自性中和之大用,讓天地位、萬物育, 開啟了堯天舜日的太平盛世。而此心法真傳,從堯帝開始,到舜帝、禹王、湯王、 周文王、周武王、周公,無論是「見而知之」或「聞而知之」<sup>51</sup>,在青陽期道統祖 師傳承中皆是一以貫之。

王祖在《歷年易理》云:「子丑寅卯辰巳,六萬四千八百年;子開天午收天,二帝三王堯在先。興揖讓闡心傳,執中精一道統全;舜禹湯周文武,三代而上道合權。這就是先天會,燃燈九劫初收圓。」<sup>22</sup>整體來說,王祖把青陽期在普渡收圓的里程碑中定位為「初收圓」的階段,而青陽期的進程可總結為「降道之始」、「制器尚象」及「首開心傳」三大發展脈絡。「制器尚象」的用詞,首見於朱熹的《周易本義》對〈繫辭傳〉第十章原文的歸納注釋;而於一貫道的道統史上,界定此內涵者,則見於王祖的〈三會圓通〉,用以詮釋在開天闢地之後,萬物自無入有,開始了萬物與天的互動。迨時至午會,青陽期應運,此時天降大道,天命聖神,應運而降生,是為大道降世之始。此時,傳道之聖神,欲以教導大地子民,明天人、知有無、探顯微,使之不離天道的生活軌則,於是法天而象地,透過「器象」的創制,用以燮理陰陽,繼天立極,使人類得以與天地同流;同時改善子民的生活,得以安然生存於天地之間。此「制器尚象」的世代,不但反映青陽期上承原始洪荒之時代,萬物從無而入有之階段,也下啟由有而返無的「傳心法」時期。這段「制器尚象」的道統史,不僅見證了人類文明文化之進展,於一貫道道統之發展史上,更有其獨立而承先啟後之重要意義。

接下來第三節將繼續探討普渡收圓在紅陽期的發展。在〈論心〉中,王祖以「三代」作為青陽期及紅陽期的分野:「三代以上,道在君相,以一人化天下,此教之整也,整則不分;三代而下,道在師儒,以一人化一方,此教之散也,散則分

<sup>50 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註・一貫探原》,頁 191。

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> 参(宋)朱熹:《四書章句集注·孟子集注·盡心下》,頁529,云:「孟子曰:『由堯、舜至於湯, 五百有餘歲,若禹、皋陶則見而知之;若湯則聞而知之。由湯至於文王,五百有餘歲,若伊尹、萊朱則 見而知之;若文王則聞而知之。由文王至於孔子,五百有餘歲,若太公望、散宜生則見而知之;若孔子 則聞而知之。』」「見而知之」,謂與聖人生於同時,得以親見而知聖人之道;「聞而知之」,謂生於 聖人之後,不及親見,但能耳聞而知聖人之道。

<sup>52 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理‧干午又帖》,頁 22。

矣!」<sup>53</sup>從文王、武王、周公三位聖王之後,王道逐漸衰頹,開啟了紅陽期「道降師儒」的因緣。

# 第三節 紅陽期:從「道降師儒」到「出細收圓」之研究

《一貫道疑問解答》記載:「第二期曰紅陽劫,應於昭王時代。」<sup>54</sup>《中·八卦·五教圖文聖訓》亦云:「二期曰紅陽,周昭王時代。」<sup>55</sup>到了周昭王時代,天時道運已漸次進入紅陽期,既進入道統脈絡的第二階段,紅陽期的道統除了有其自身的意義及重要性,亦具有承上啟下之角色。就承上而言,一方面繼承堯、舜、禹三聖的心法授受,一脈相傳,仍屬於一貫道前東方十八代之傳承系譜,但是孟子之後,心法失傳,因此才有肇啟西方二十八代的傳承系譜;在開來的部分,作為白陽期普渡收圓之前的「出細收圓」,也於此時開啟。因此,以下將就紅陽期的道統脈絡進程以及其與白陽期普渡收圓的關係再加以探討。

### 一、紅陽統緒,老子初祖,接續前東方十八代之傳承

### (一) 道降師儒, 道權二分; 三教應運, 各化一方

相較於前述之青陽期,「道降師儒」是紅陽期的重要轉折,也是這個階段重要的意義所在。王祖在〈理性釋疑〉中提出了他對此時運轉變的看法:

自昭、穆以降,教漸陵夷,迨至幽、厲,頹焉莫救,教之衰也。於是孔子教 於杏壇,老聃傳於柱下,而釋迦文佛化起西域。此所謂三代而下,道在師儒, 教之散也,散則分矣。<sup>56</sup>

王祖認為,從周昭王、周穆王以後,王道漸趨於衰微,這個景況象徵在位天子已不 足肩負起教化百姓之天職。就歷史而言,這是西周成王之後的現實,而就一貫道的 道統而言,由於君王無道,道統傳續及教化百姓的天職由前期的「君王」轉而落在 「師儒」身上,此即紅陽期的「道降師儒」。《歷年易理》云:

周末時分三教,道在釋儒又一盤;道興周儒興魯,釋迦牟尼興西天;道守一 釋歸一,儒明一貫教分三。<sup>57</sup>

足見進入紅陽期的階段,天命道統的傳承,出現了重大的轉折。聖人之道,自合而分,此天地間之一大變局也。<sup>58</sup>此時,道與權分,一道化為三教(道家、儒家、佛

<sup>53 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註·論心》,頁 16。

<sup>54</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·何為三期末劫》,卷上,頁8下。

<sup>55</sup> 聖賢仙佛齊著:《中·八卦·五教圖文聖訓》,頁5。

<sup>56 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《理數合解新註·理性釋疑》,頁 267。

<sup>57 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·壬午又帖》,頁 22。

<sup>58 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註‧論心》,頁 16。

家),開展成三教聖人各化一方的局面。對於一道化為三教的過程,王祖在〈三易探原〉及〈論心〉有以下敘述:

老子乃傳道之祖,故東度孔子成至聖,闕里傳猶龍之嘆;西化胡王悟真經, 函關現紫氣之祥。青牛西去,道傳天竺。<sup>59</sup>

紫氣東來,函關西度,佛教之興,亦資於老。60

王祖指出,紅陽期初始,老子應運為道家始祖,首先在東方(中國)把道傳給孔子, 再到西方(印度)渡化胡王釋迦牟尼佛。這段鮮為人知的事跡,未見於歷史文獻, 但在一貫道的聖訓文獻中則有以下記載:

西出函關佛朝拜,紫氣東來聖人迎。61

自此,三教聖人的教化如三足鼎立,在王道漸趨式微的紅陽期,發揮了安頓眾生心 靈的力量。

對於三教的不同教相,所提倡的修行法也有差別,如何能證明三教是一道所生? 針對這點,王祖有以下分析:

孔子之教,存心養性,以一貫為宗旨;佛氏之教,明心見性,以歸一為宗旨; 老氏之教,修心煉性,以守一為宗旨。三教聖人,雖天各一方,地分華夷, 而其教之不異,若合符節。三教之相同者,心也、性也、一也,道之體也。 其或微有不同者,各隨其俗而制其官也。<sup>62</sup>

王祖之所以肯認三教源於一道,在於三教所傳承的皆是歷代聖王一以貫之的心傳, 三教所闡述的義理核心自然有其一致性。三教聖人各自在不同的環境因緣傳道渡眾, 因地、因人制宜所展現的面向雖然有差異,但究其教化主旨皆緊扣心性本體,至於 登峰造極處,皆殊途同歸,可見三教本一理所生,誠不誣也。《皇中訓子十誡》云:

三教理無有二皆中欽命,來傳道本傳這虛無妙靈;道金丹釋舍利儒曰天性,皆本是此靈光名異理同。千古來無二法道無二道,仙佛聖傳心印一本同宗;明一法知萬法法盡曉,千佛經萬聖書一理貫通。<sup>63</sup>

此處強調,三教聖人皆是奉無極老中之明命來傳道設教,雖然三教義理之闡述所採用的文字相及概念不同,如道家講「金丹」,佛家說「舍利」,儒家曰「天性」,但其所指的都是人人本自具足的這一點「靈光」,可說是「名異理同」。由於「道

<sup>59 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧三易探原》,頁 146。

<sup>60 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註·論心》,頁 16。

 $<sup>^{\</sup>circ}$  發一崇德聖訓中心:《二〇一八年發一崇德各國壇主班聖訓彙編》(南投縣:財團法人光慧文教基金會,2019 年),頁 231。

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>(清)北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註・理性釋疑》,頁 267。

<sup>63</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·三誡》,頁 34-35。

本一體,理無二致」,如果能明瞭及掌握其中一位聖人所闡發的性理精髓,那麼對 於千佛萬聖所留下的經典教化也自然能融會貫通了。至於三教後來所發展出的不同 面相, 王祖亦有其獨到見解:

天地無二理,三聖無兩心也。其文字不同者,土音使然也;其制度不同者, 土俗使然也。因地、因人、因時、因事,變而通之,神而明之,因其勢而利 導之,用力少而成功多,此聖人通權達變,繼天立極,造化存神之妙用也。

三教聖人本著一理一心,在不同的時空當中,隨順眾生因緣,應機闡發大道真理, 讓弟子易於理解及契入修行,彰顯了聖人通權達變、圓融無礙的妙智慧。同時,更 進一步釐清了「道為本,教為末」、「道為體,教為用」,即「道」與「教」本末 體用的關係。

### (二) 孟子之後,心法失傳;道運西轉,佛教接續

一貫道的天命道統在前東方十八代的傳承脈絡中,儒家的傳承,由孔子傳至顏 子、曾子、子思,再傳到孟子就在中國告一段落。王祖云:「孔子傳之曾子,曾子 傳之子思,子思傳之孟子,……孟子以後,心法失傳。」<sup>65</sup>由此觀之,一貫道道統 祖師之傳承,在青陽期從伏羲氏開始道降君王,歷經三皇五帝,到夏商周三代聖王 繼承,接著進入紅陽期道降師儒,老子、孔子……到孟子為止,一共有十八代,稱 為「前東方十八代祖師」,正如本章開始所述:「東方十八續心印,儒道中絕孟子 年」。

紅陽期初始,一道化為三教,當老子把道傳給孔子之後,「青牛西去,道傳天 竺」,道運已漸次暗轉西方,由釋迦牟尼佛承接,《一貫道疑問解答》亦云:「孟 子以前,業已盤轉西域,釋教接衍」66。《天道真理講義》記載:

五教聖人,當時奉命傳道,為立教化民而已,及至任務完成,其心法並未普 傳。所以儒傳至孟軻而心法失,道傳至尹喜而道風絕,耶穌立教完成,原思 將心法普傳,因天時未至,天機不能洩露,所以被釘十字架而歸天矣。穆罕 默德立教之後,天命隨即收回。惟佛教應運紅陽,單傳獨授,留傳於今。67

因此,道統第一階段的傳承到孟子告終,這除了是中土時運氣數所使然,亦是冥冥 之中維皇上帝的安排。濟公活佛降鸞訓又提出:

<sup>67</sup> 院長大人: 《天道真理講義——教材本(下)》(新北市:明德出版社,2014年),頁 33。

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> (清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《三教圓通新註·論心》,頁 17-18。

<sup>65 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《理數合解新註·理性釋疑》,頁 275。

<sup>66</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·一貫道何時發現》,卷上,頁 1 下。

## 孟軻之後時運轉,道轉西域應因緣;釋迦牟尼天盤掌,落髮出家紅陽年。68

在一貫道的道統三期觀中,釋迦牟尼佛是紅陽期掌天盤的佛祖。釋迦牟尼在印度降生、出家、示現成佛,承接道脈,此後佛家應運,開啟了道統西方廿八代祖師之傳承。

比對印度佛教的興衰與道脈傳承的發展,印度的佛教萌芽初期,約在老子渡化 孔子之後,所謂「李耳西出涵谷關,道脈暗轉釋迦承」<sup>60</sup>,接著佛教在印度逐步發 展,於兩百餘年之後,由公元前三世紀中葉起,進入興盛期。在佛教開始大興的時 期,也是中國的東周戰國末期,此時在中國,道統已傳至前東方最後一代祖師—— 孟子,然後「儒道中絕孟子年」,道統於中土中斷。<sup>70</sup>足見道運的轉移猶如陰陽二 氣之屈伸,是漸進式的此消彼長。茲將前東方十八代祖師傳承列表如下,以見道統 在三期道運脈絡下之發展。

| 序數 | 道統祖師 | 備註 |    |        |      |
|----|------|----|----|--------|------|
| 初祖 | 伏羲皇  |    | 1  | 大道降世之始 |      |
| 二祖 | 神農皇  |    | 三皇 |        |      |
| 三祖 | 軒轅皇  |    | H  |        |      |
| 四祖 | 少昊帝  | 青  |    |        |      |
| 五祖 | 顓頊帝  | 陽  |    |        |      |
| 六祖 | 帝嚳   | 期  | 期  | 五帝     |      |
| 七祖 | 帝堯   |    |    |        | 首開心傳 |
| 八祖 | 帝舜   |    |    |        |      |

表 3-1:一貫道天命道統前東方十八代祖師傳承71

| 序數  | 道統祖師  | 備註 |                  |
|-----|-------|----|------------------|
| 九祖  | 禹王    |    |                  |
| 十祖  | 湯王    | 青  | _                |
| 十一祖 | 文王    | 陽  | 三代               |
| 十二祖 | 武王    | 期  | 14               |
| 十三祖 | 周公    |    |                  |
| 十四祖 | 老子    |    | 一道分三教、<br>道脈暗轉西方 |
| 十五祖 | 孔子    | 紅  |                  |
| 十六祖 | 顏子、曾子 | 陽  |                  |
| 十七祖 | 子思    | 期  |                  |
| 十八祖 | 孟子    |    | 心法失傳             |

# 二、佛教應運,開啟西方二十八代之傳承

關於西方二十八代祖師的記載,王祖在《歷年易理》云:「靈山會開西域,二十八代向東傳;達摩祖東震旦,單傳神光一指禪。」<sup>72</sup>《祖師四十八訓》曰:「釋迦佛傳道西竺,說法四十九年,大小三百餘會,口吐五千四十八卷大藏經典,後來

<sup>68</sup> 濟公活佛:〈仙佛聖訓〉(發一奉天:新竹廣慈佛堂一天法會,1990年9月23日)。

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd19980523040201。

<sup>&</sup>quot; 廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義,頁6。

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> 資料來源:參考一貫道祖師著作、仙佛聖訓、廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義彙整而成。

<sup>&</sup>quot;(清) 北海老人著:《歷年易理·癸未又帖》,頁 27。

拈花示眾,一點禪機,惟摩訶迦葉,破顏一笑。」<sup>73</sup>《一貫道疑問解答》說:「西域自釋迦佛渡大弟子迦葉,單傳至二十八代為達摩。」<sup>74</sup>其他一貫道聖訓亦記載:

世尊拈花以示眾,破顏微笑迦葉傳。75

達摩過江西來意,真經運轉法歸一。76

可見相關記錄皆圍繞在幾個重點議題,即釋迦佛以後,佛教在印度有二十八代祖師之延續;再來是世尊拈花示眾,迦葉破顏微笑之公案;最後是達摩西來傳法之事跡。從中突顯了佛教祖師之間單傳獨授、以心印心的傳道敘事,一前一後,概括了道統西方二十八代之傳承。

一貫道提倡三教一理,以一貫真傳之使命而繼往聖開來學,並提出其後東方十八代祖師之傳承乃源於佛教禪宗初祖達摩,職是之故,其西方二十八代祖師乃依《六祖壇經,付囑品第十》而著錄建立:

釋迦文佛首傳摩訶迦葉尊者,第二阿難尊者,第三商那和修尊者,第四優波 毱多尊者,第五提多迦尊者,第六彌遮迦尊者,第七婆須蜜多尊者,第八佛 馱難提尊者,第九伏馱蜜多尊者,第十脇尊者,十一富那夜奢尊者,十二馬 鳴大士,十三迦毗摩羅尊者,十四龍樹大士,十五迦那提婆尊者,十六羅睺 羅多尊者,十七僧伽難提尊者,十八伽耶舍多尊者,十九鳩摩羅多尊者,二十閣耶多尊者,二十一婆修盤頭尊者,二十二摩拏羅尊者,二十三鶴勒那尊者,二十四師子尊者,二十五婆舍斯多尊者,二十六不如蜜多尊者,二十七 般若多羅尊者,二十八菩提達摩尊者。"

今一貫道崇德學院推廣教育之「天命道統真傳」專題<sup>78</sup>以及一貫道發一組位於南投 縣埔里鎮的道務中心——天元佛院之祖師雕像亦是以此為準。

就一貫道道統之敘述,釋迦佛渡化大弟子迦葉尊者,是為西方第一代祖師,輾轉相傳至第二十八代達摩祖師時,道脈薪傳又出現另一波轉向。《景德傳燈錄》卷三記載,西方二十七祖般若多羅曾對達摩祖師囑咐:「當往震旦設大法藥直接上根。」<sup>79</sup>一貫道也認為達摩祖師開啟了與東土眾生的源遠法緣,以下再逐一論述之。

<sup>73 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註‧第十四條》,頁 29。

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·一貫道何時發現》,卷上,頁 1 下。

<sup>75</sup> 光慧文化編註:《南屏家風聖訓簡註》(南投縣:光慧文化事業股份有限公司,2019年),頁156。

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 16。

<sup>&</sup>quot;財團法人光慧文教基金會印贈:《六祖壇經·付囑品第十》(南投縣:發一崇德道務中心,2011 年), 頁 104。

<sup>78</sup> 參廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義,頁4。

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> (宋) 釋道原纂:《景德傳燈錄》,卷 3,2020 年 5 月 7 日,取自: CBETA 2020.Q1, T51, no. 2076, p. 217a17-18。

表 3-2:一貫道天命道統西方二十八代祖師傳承80

| 道統祖師   |
|--------|
| 摩訶迦葉尊者 |
| 阿難尊者   |
| 商那和修尊者 |
| 優波毱多尊者 |
| 提多迦尊者  |
| 彌遮迦尊者  |
| 婆須蜜多尊者 |
| 佛馱難提尊者 |
| 伏馱蜜多尊者 |
| 脇尊者    |
|        |

| 序數  | 道統祖師   |
|-----|--------|
| 十一祖 | 富那夜奢尊者 |
| 十二祖 | 馬鳴大士   |
| 十三祖 | 迦毗摩羅尊者 |
| 十四祖 | 龍樹大士   |
| 十五祖 | 迦那提婆尊者 |
| 十六祖 | 羅睺羅多尊者 |
| 十七祖 | 僧伽難提尊者 |
| 十八祖 | 伽耶舍多尊者 |
| 十九祖 | 鳩摩羅多尊者 |
| 二十祖 | 闍耶多尊者  |

| 序數   | 道統祖師   |
|------|--------|
| 二十一祖 | 婆修盤頭尊者 |
| 二十二祖 | 摩拏羅尊者  |
| 二十三祖 | 鶴勒那尊者  |
| 二十四祖 | 師子尊者   |
| 二十五祖 | 婆舍斯多尊者 |
| 二十六祖 | 不如蜜多尊者 |
| 二十七祖 | 般若多羅尊者 |
| 二十八祖 | 菩提達摩尊者 |
|      |        |

## 三、達摩西來,承續後東方十八代之傳承

## (一)初祖達摩,老水還潮;單傳獨授,密付本心

根據北宋《景德傳燈錄》等禪宗典籍之記載,達摩祖師於南北朝梁武帝普通年間(520-527)飄洋過海來到中國廣州<sup>81</sup>,《一貫道疑問解答》亦有相關記錄:「梁武帝時,達摩初祖西來,真道又得一脈相傳。」<sup>82</sup>一貫道把達摩祖師西來到中國傳道弘法稱為「老水還潮」,可見於一貫道濟公活佛降鸞訓文曰:

迦葉靈山而得悟,傳至達摩數滿圓;老水還潮因緣至,東土初祖命承擔。<sup>88</sup> 由此可見,當初老子從中國西出函谷關到西域,正值紅陽期由釋迦牟尼佛掌天盤, 佛家應運承接道脈,道統祖師代代相傳,從迦葉尊者至達摩祖師共二十八代數滿, 達摩奉其師口諭「當往震旦設大法藥」,一貫真傳從印度再回到中土大地,故稱為 「老水還潮」。

<sup>80</sup> 資料來源:參考《六祖壇經·付囑品第十》自製而成。

<sup>81 (</sup>宋)釋道原纂:《景德傳燈錄》,卷 3,2020 年 5 月 7 日,取自: CBETA 2020.Q1, T51, no. 2076, p. 219a13-21,記載:「師汎重溟凡三周寒暑達于南海。實梁普通八年丁未歲九月二十一日也。廣州刺史蕭昂具主禮迎接。表聞武帝。帝覽奏遣使齎詔迎請。十月一日至金陵。」

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·一貫道何時發現》,卷上,頁 1 下。

<sup>83</sup> 濟公活佛:〈仙佛聖訓〉(發一奉天:新竹廣慈佛堂一天法會,1990年9月23日)。



#### 〈 价圖 一 〉 訓中訓:

西來達摩為初祖 單傳獨授心法付 神光斷臂左旁物 黃梅孝僧弘忍渡 明心見性本來路 迷時師渡當覺悟 不立文字莫執書 儒起釋終大宅入 路葦渡江一字無 點燈何湏油來注 僧璨相承道信囑 惠能確米見功夫 不惹塵埃自如如 悟了自渡出塵俗 只傳心法不傳物 無起釋終大宅入

「土壤」訓中訓:

善惡不思無我你 本來面目波羅蜜

正法眼藏天命在 三期普渡一脈開

圖 3-1:《道脈傳承錄》之〈竹圖一〉妙訓84

達摩西來,以中國佛教史來看,是禪宗在中國大放異彩的開端;在一貫道而言,卻是天命道統及聖佛心法在東土的第二段開展,《道脈傳承錄》云:

西來達摩為初祖,踏葦渡江一字無;單傳獨授心法付,點燈何須油來注。神 光斷臂左旁物,僧璨相承道信囑;黃梅孝僧弘忍渡,惠能碓米見功夫。<sup>85</sup>

達摩西來,也正式為「後東方十八代祖師」的傳承拉開序幕,是為初祖。接著,二祖神光、三祖僧璨、四祖道信、五祖弘忍、六祖惠能,一脈相承。

從達摩初祖到六祖惠能這期間的禪宗祖師繼承來看,這是天命道統傳承明顯的階段,《歷年易理》序文說:「昔五祖授法六祖並傳衣鉢,云汝為第六代祖,且告以衣以徵信,代代相承,是則天命授受之顯。」<sup>86</sup>然而,這時期的傳道模式基本上仍維持「單傳獨授」,而心法之交付是「法不傳六耳」、「密付本心」。一貫道聖訓云:

自古法不傳六耳,單傳獨授天地根;佛佛惟傳其本體,師師密付其本心。87

\_

資料來源:聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 14-16。

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 15。

<sup>86 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·序》,頁序1。

 $<sup>^{87}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語兩天率性進修班),編號:fvcd20160702030001。

大道亙古不輕傳,得道之者皆非凡;三千八百功圓滿,方求真道明本然。以 心印心單傳授,凡夫豈能俗眼觀;曾子唯之曰忠恕,惠能三鼓袈裟掩。<sup>88</sup>

顯然,在紅陽期道降師儒的年代,真道暗傳,學道者必須具足相當之修行根基,才 有機會得授明師之指點,這也是一貫道中「先修後得」的概念。《六祖壇經》記錄, 唐高宗儀鳳二年(677),六祖應韶州府刺史官韋璩之邀到曲江縣城中大梵寺講堂 為大眾開示時,出席的對象有:

刺史官僚三十餘人、儒宗學士二十餘人、僧尼道俗一千餘人。89

足見,當時六祖說法,三教弟子及官員百姓齊聚,已為三教融通奠下根基。同時,到了六祖惠能之後,道統祖師傳承出現了變化,不再由出家僧人賡續,而是由在家俗人承擔,以下再續論之。

## (二) 儒起釋終, 道降火宅; 儒家應運, 衣缽止傳

在《六祖壇經·行由品第一》中記載,惠能三更受法,得受衣缽為第六代祖時, 五祖弘忍吩咐:

昔達摩大師,初來此土,人未之信,故傳此衣,以為信體,代代相承;法則以心傳心,皆令自悟自解。自古佛佛惟傳本體,師師密付本心;衣為爭端, 止汝勿傳。<sup>90</sup>

五祖明確指示,達摩祖師傳下來當作信物的衣缽到六祖為止,勿再往下傳授。這一方面是為了避免一般世人不求了悟自性,只圖衣缽信物代表的權威而形成爭奪的禍端;另一方面也預示天命道統在佛家的傳承將有所轉化。一貫道聖訓云:

弘忍再傳惠能子,一介俗子衣缽傳;佛性不昧慧根有,明鏡非台見底端。釋 家從此絕宗風,儒教應運乃順天;自後道降火宅內,俗子凡夫得真傳。<sup>91</sup>

一貫道的道統傳續,提出西方二十八代祖師,從迦葉到達摩;再由達摩西來為初祖至五祖弘忍,皆是以出家僧人的身分承接祖位,而六祖惠能卻是先以一介凡夫的身分得受衣缽,再剃度現出家相,可說是道運漸轉俗家的先兆。六祖以後,真道在佛家終結,同時也代表儒家應運的興起。此後,道降火宅,道統真傳由在家修行人繼承。《道脈傳承錄》也提到:「只傳心法不傳物,儒起釋終火宅入,日後三期開普渡。」<sup>92</sup>佛家衣缽的止傳,代表「儒起釋終、道降火宅」的重大意義,這也是為了往後白陽期道降庶民以大開普渡作準備。

62

<sup>88</sup> 光慧文化編註:《南屏家風聖訓簡註》,頁 156。

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> 財團法人光慧文教基金會印贈:《六祖壇經·行由品第一》,頁 8。

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> 財團法人光慧文教基金會印贈:《六祖壇經·行由品第一》,頁 18。

⁰ 濟公活佛:〈仙佛聖訓〉(發一奉天:新竹廣慈佛堂一天法會,1990年9月23日)。

<sup>92</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 15。



## (三)天時未至,道統中斷;道隱道顯,順天安排

一貫道的道統觀是以明明上帝之天命為主軸,道統祖師傳承的方式有祖祖相接, 也有隔時空遙接;傳承道統的歷代祖師,有的是單傳,也有兩位祖師雙承;而道脈 的傳續,有顯明的時候,亦有隱晦的階段。《道脈傳承錄》云:

正法眼藏天命在,三期普渡一脈開;單傳雙承道統載,道隱道顯順天排。94 這裡特別強調,道統之發展與延續,無論是單傳、雙承或顯明、隱晦,完全是由上 天之明命所主導安排,絕不是人意所能左右。

#### 《 道脈傳承錄 》 云:

不渡僧尼渡俗夫,白馬雙承順天數;著經天機羅祖觸,道隱絕傳千年枯。95 據前述聖訓之記載,說明六祖惠能之後,道脈是由白祖(唐朝人,生卒年不詳)及 馬祖(唐朝人,生卒年不詳)兩位在家居士同時承接祖位。傳至羅八祖(唐朝人, 生卒年不詳),因急欲渡眾辦理收圓,著經洩漏天機,因天時未至,遂遭上天收回 天命,致使道統中斷將近千年。根據一貫道的五行水老彭德源(1796-1858)所著之 《歸原寶筏》記載:

<sup>🤋</sup> 資料來源:聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 17-19。

<sup>94</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 50。

<sup>🤋</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 18。

授六祖號惠能火宅隱秘,傳白馬第七祖儒道初起;羅八祖行大道捨卻身軀, 這衣缽在唐朝老母收矣。<sup>96</sup>

此處明確指出,白、馬七祖及羅八祖皆是唐朝人,而道統天命也在羅八祖殉道後在 唐朝時由老中暫時收回。至於《以德傳家·十善語》聖訓又曰:

傳至惠能歸俗家,禪宗絕隱火宅間;白馬二人七祖繼,八代羅祖收隱先。南 北七真應運降,等待天時世局安。<sup>97</sup>

在此又揭露一重點,即六祖之後道脈轉入俗家,是「隱火宅間」,因此可以推斷,白、馬七祖是一般俗人,不是佛、道兩家的宗教大師。《歷年易理》也說六祖惠能之後的道統是「隱火宅,青衣黃衣絕真詮」<sup>98</sup>,所以白、馬兩位祖師順應天時,隱身於火宅,名不見經傳也就不足為奇了。<sup>99</sup>

在一貫道的道統觀裡,三教原是一理所生,有中國本土的道家與儒家,再加上 西漢末年傳入的佛教,在中華大地肥沃的土壤裡自由的吸取養分。然而,在歷史文 化的演變之下,三教各自逐漸發展成獨具一格的內涵與風貌。三教雖然是獨立的, 卻在這大環境中互相影響,時而排斥、時而交鋒、時而互補、時而交融,編織成中 國豐富且精彩的宗教哲學史。

就一貫道的道統觀而言,在唐朝中葉以後,經五代十國、宋、元、明朝,這近 千年的歲月中,雖然沒有天命道統傳承,但仍有三教心法之延續,讓三教義理繼續 相互激盪與融合。就學術歷史而觀察,從大唐盛世之後,三教之間不斷的在爭鋒中 合流融通,又不時的在合流融通中擦出爭鋒的火花。這種碰撞與交融,一方面是在 助推著中華文明的進程,另一方面卻是讓「三教合一」的氣象日趨成熟。<sup>100</sup>

這種「三教合流」、「三教合一」的現象,不但影響了當時的治國方針,亦可從各教教義中體現出來。如宋初君臣治國多採取三教並重之態度,北宋一朝除了宋徽宗外,其餘七帝——太祖、太宗、真宗、仁宗、英宗、神宗、哲宗,對佛教都採取扶植的政策。<sup>101</sup>釋贊寧《大宋僧史略》說:「(宋太宗)重佛道、崇玄門、行儒術致太平。」<sup>102</sup>此外,在南宋時代創立的道教全真派,其教義認為儒家、釋教、道

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> (清)廣野老人:《歸原寶筏》,收錄於王見川、侯沖、楊淨麟、李世偉、范純武等主編:《民間私藏:中國民間信仰民間文化資料彙編》(臺北:博揚文化事業有限公司,2011年),第1輯,第15冊,頁441。

<sup>『</sup>濟公活佛:《以德傳家・十善語》,頁 450。

<sup>98 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·癸未又帖》,頁 27。

<sup>99</sup> 參廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義,頁 16。

<sup>№</sup> 參廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義,頁9。

 $<sup>^{101}</sup>$  参洪淑芬:〈佛教會通思想之發展及意義——宋元時期〉講義,「106-2 一貫道崇德學院・三教合一五教同源之研究」課程,(2018 年 3 月 24 日),頁  $^{10}$ 

 $<sup>^{102}</sup>$  (宋)釋贊寧:《大宋僧史略‧總論》,收錄於《大正藏》(臺北:新文豐出版公司,1983 年),第 54 冊,頁 254 下。

教的核心都是「道」,因此提倡三教合一、三教平等。一貫道聖訓提及在羅八祖道統中斷後,「南北七真應運降,等待天時世局安」,也特別點出這個階段三教融合的意義。

## (四)白陽時序已漸至,上天定就末後收圓之進程

《歷年易理》云:「斯道自大明定鼎,三教會議於天宮,定就腳色。」<sup>103</sup>天時輾轉來至明朝,距離白陽期的時間越來越近,三教諸真已開始為普渡收圓一事進行商議。《祖師四十八訓》又說:

此「道」乃開天、收天之大事,原始、返終之鉅典;成聖、成賢、成仙、成佛之真業。故自五百年前,上天定就腳冊。<sup>104</sup>

王祖揭示,此「末後一著收圓大事」乃是九六原人返本還原的依據,也是眾生成就 聖賢仙佛之盛事。因此,早在五百年前,上天已為其進程作最後的安排與確定,可 見上天對此一大事因緣的重視與期待。若以王祖承命接續道統時的清光緒三年 (1877)回推五百年,約是明朝初年。至於上天定就的腳本為何?王祖在《歷年易 理》中提出了「先傳信、繼開荒、末後出細來收圓」<sup>105</sup>三個階段。

## 1. 拊書傳信,預告普渡收圓

「捎書傳信」在一貫道白陽期普渡收圓使命中扮演著至關重要之進程。《歷年易理》云:

蓋因收圓事大,非先傳旁門外道,使之捎書傳信,令大地之人,皆知有末後 收圓之事,而大道急功難普也。<sup>106</sup>

王祖認為收圓茲事體大,若倉促行事將適得其反,必須先讓世人對「末後收圓大事」 有初步認知,有鑑於此,充足的預告與宣傳就顯得非常重要了。王祖把上天透過 「旁門外道」傳達上天救渡訊息的途徑歸結為「捎書傳信」。關於這個敘事,《皇 中訓子十誡》描述當初無生老中在三山坡與九六原佛子分離的情景時,亦提到「捎 書傳信」的線索:

眾佛子如掉魂悲哀悲嘆,問中我至何時方把家還;中言答三期末大開普渡, 親捎書親寄信親渡佛原。<sup>107</sup>

老中承諾當三期大開普渡的時機來臨時,祂將「親捎書親寄信親渡佛原」,而上天的具體做法是如何呢?即是藉由部分民間宗教信仰,透過謠諺或寶卷等俗文學的載

65

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·附錄二》,頁 57。

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·癸未又帖》,頁 28。

<sup>106 (</sup>清)北海老人著:《歷年易理·附錄二》,頁 58。

<sup>107</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡‧一誡》,頁 26。

體形式,預告白陽普渡收圓之來臨。<sup>108</sup>所以,上天自明初開始「捎書傳信」,讓「三期末劫」、「彌勒掌盤,救度九六原佛子返歸無生老母」、「龍華三會」等訊息,編傳人間大地。<sup>109</sup>

由於時運使然,提倡「無生老母」信仰,打著「彌勒救世」旗幟的民間教派猶如雨後春筍般四處林立,傳授各種修行法門,讓大地兒女先修功德,累積善緣,以等候三期普渡之佳期,這就是宗教學學者所稱的「明清民間秘密宗教」。<sup>110</sup>王祖在《歷年易理》中舉例,除了清初的八卦教、天真門(一炷香)以外,還有:

捎書傳信之旁門,若無名門、龍天門、達摩門、清靜門、皇極門、混圓門、四季門、好禮門,千門萬教,屈指難盡。道家有三千六百旁門,佛家有九十六外道。<sup>111</sup>

因而可知,在上天「捎書傳信」期間,民間宗教大量興起,盛極一時。無論道教、佛教或民間歌謠,尤其較具代表性的《古佛天真考證龍華寶經》中就有「無生老母」、「弓長祖」、「三佛收圓」<sup>112</sup>等等之預言,都是上天的鋪排垂示,預告大地子民,白陽期普渡收圓之即將到來。

## 2. 開荒下種,玄關普傳

道脈從唐朝羅八祖中斷將近千年之後,上天重降天命,《道脈傳承錄》記載:

神佛獨授口訣咐,正宗道統九祖出;靜林跨鶴歸仙處,聞詩解悟傳了苦。接續無欺徐楊祖,頂劫了道袁祖復;五老雲城章程著,鶴天奉旨道盤扶。118

這段文字簡要表述了九祖至十四祖承接道統天命的狀況。清朝初年,黃九祖(生卒年不詳)接續道脈,由仙佛直接傳授真道及口訣,自此正宗道統重降世間。吳十祖靜林(1715-1784)則為道捐軀,最後跨鶴歸天。十一祖何若(?-1802)因為解悟吳十祖的詩句,而得十祖真傳。其後何十一祖由江西至貴州遇袁十二祖志謙(1760-1834),授以至道。接續袁十二祖道脈的是徐還無(?-1828)、楊還虛(1796-1828),兩位祖師承命兩年後即頂劫了道歸天,袁祖復出掌理道盤。後來袁十二祖年邁回天,道統暫無繼承者,由其弟子火、木、土、水、金五老代為掌理道務,之

\_

 $<sup>^{108}</sup>$  参洪淑芬:〈一貫道研究方法及文獻研究〉講義,「108-2 一貫道崇德學院・一貫道研究方法及文獻研究」課程,(2020 年 5 月 6 日),頁 24。

<sup>109</sup> 參廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義,頁10。

<sup>110</sup> 參廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義,頁 10。

<sup>&</sup>quot;(清)北海老人著:《歷年易理·附錄二》,頁 60。

<sup>12</sup> 多佚名:《古佛天真考證龍華寶經》,收錄於馬西沙主編:《中華珍本寶卷》(北京:社會科學文獻出版社,2012年),第3輯,第29冊,頁1-343。

<sup>113</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯: 《道脈傳承錄》(教材),頁 18。

後天賜「雲城章程」為道場圭臬,持續拓展道務。在五老時代,由於異心弟子叛道稱師作祖,造成道場混亂,老中於是暗授天命予姚十四祖鶴天(?-1874)。<sup>114</sup>

在上天重降道統的這個階段,道務在袁十二祖掌道的時期得到較大的開展, 《金不換》卷六〈虛無二祖合冊,告知音修持〉云:

天差下黃九祖普度眾生,畫夜間告蒼天憂心耿耿,西方上纔想出三冊經文。都只為痴眾生迷昧不醒,設文字消罪孽拴鎖血心;有禮本和願懺天機洩盡,累次的遭風波要問充軍。何若祖眼見得他心不忍,提羊毫刪改了做過奏呈,至無欺行大道數年清靜。<sup>115</sup>

就前述文獻可知,黃九祖承命後,因懷渡化眾生之悲心,日夜不停向上蒼禱告,終得上天垂降《禮本》、《愿懺》和《雷唵》三冊經文,豈料不日卻屢遭風考。何十一祖不忍大考連連,遂將經文加以刪改,以避官考。於是,袁十二祖無欺才有數年平靜歲月,得以為普渡聖業開荒下種。對於這一段道學史,王祖在《歷年易理》說:

普渡起自袁祖,道根種在西川。116

袁祖始自雲南,開道西川,而玄關一竅,遂普傳於世。「道光」者,大道漸漸光明也。袁祖以前為捎書傳信之世,袁祖以後為開荒下種之世。117

由此可知,自黃九祖以來,官考不斷,各位祖師雖欲推展道務皆不能如願。直到道光年間,袁十二祖從雲南開道西川,大道才得以拓展。因此,從袁十二祖到王十五祖奉命辦理出細收圓之前的這個時段被概括為「普渡開荒」或「開荒下種」的階段。

在開荒下種的階段, 道中所傳授的是黃九祖開道以來所傳授的「九節工夫」, 即類似道教修煉金丹之法,亦稱「九轉金丹」,凡入道者皆須遵守「茹素」及「絕 欲」之嚴格規定。在修煉九節工夫時,雖有「指出玄關」,但並非究竟法,王祖在 《祖師四十八訓》云:

開荒下種,傳道而不傳真道。118

#### 王祖又云:

自西川開普渡開荒下種,現皮毛鋪錦繡一竅玄關。<sup>119</sup> 開荒下種,玄關普傳。<sup>120</sup>

<sup>114</sup> 參聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 55-56。

<sup>115 (</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換,告知音修持》,頁386。

<sup>116 (</sup>清)北海老人著:《歷年易理‧丁丑光緒三年》,頁4。

<sup>117 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·附錄二》,頁 58。

<sup>118 (</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註·第四十八條》,頁 95。

<sup>119 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·丁丑又帖》,頁7。

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·章帖》,頁1。

足見開荒下種時期,傳的不是真道,主要是讓大家先瞭解有玄關一竅。雖然只有 「指出玄關」,但此階段的修煉法有如在「下種」,它需要時間醞釀,讓種子生根 發芽,等待時機因緣成熟時,才有接下來王十五祖的「出細收圓」。

從黃九祖至袁十二祖,到後來由五老掌道的這個脈絡,嗣後再分裂成多個支線(被宗教學者定位為先天道系統),除了在中國本土繼續發展,也陸續往海外如越南、緬甸、馬來西亞半島、印尼、泰國及至毛里求斯等地建立道堂。<sup>121</sup>專注於先天道研究的危丁明認為:「袁志謙(袁十二祖)至彭超凡(水老)和林周官(金老),是先天道一個提高階段,重點集中在弘道過程中的經義與實際的磨合和本教組織體制的完善,傳教範圍開始遍及全國。」<sup>122</sup>這與王祖及道內的說法,「開荒之祖乃袁祖」<sup>123</sup>,可相互輝映。

## 3. 末後一著, 出細收圓

西乾堂是袁十二祖在四川的總堂,後來由五老的金老林芳華(1804-1873)接續。袁十二祖歸天後曾臨壇對金老指示:「開荒祖數已滿,往下無祖,天盤不必下交,暫交素玉、素陽,暫掌五年。待至丁丑,彌勒出世東震,纔能收圓。」<sup>124</sup>其後,王十五祖於丁丑光緒三年(1877)在山東北海郡東震堂受老中之命為十五代祖,稱為「西乾轉東震」。對於這段轉折,王十五祖在《歷年易理》中有多次陳述:

金祖稱西乾堂,丁丑轉盤東震,東震繼西乾……。時至丁丑光緒三年,無生 老中親身臨凡,諸天佛聖保駕臨壇,降臨東震北海南岸,自地復卦另立天盤。 125

金祖歸開荒墜,無皇親臨東震堂;親命俺掌一貫,總理道統大鋪張。<sup>126</sup> 先西乾為開荒下種門面,後東震末後著出細收圓。<sup>127</sup>

老中有命,由王祖開始辦理「出細收圓」,可以確定,「東震繼西乾」是上天正式啟動末後收圓大事之重要指標。王祖把末後一著也稱為「出細法」<sup>128</sup>,「出細」意為「細致加工,使之精致」,是指王祖奉老中之命所傳的無為正法是讓眾生達致究竟圓滿的最上乘法,因此把「出細」與「收圓」並稱,別具匠心。《以德傳家》聖

124 (清) 北海老人著:《歷年易理·章帖》,頁 1。

 $<sup>^{121}</sup>$  参危丁明:《庶民的永恆——先天道及其在港澳及東南亞地區的發展》(臺北:博揚文化事業有限公司, $^{2015}$  年),頁  $^{17}$ 。

<sup>122</sup> 危丁明:《庶民的永恆——先天道及其在港澳及東南亞地區的發展》,頁 18。

<sup>123</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 451。

<sup>125 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理・章帖》,頁1-3。

<sup>126 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理・庚辰光緒六年》,頁13。

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·丁丑又帖》,頁7。

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> 參 (清) 北海老人著:《歷年易理·甲申又帖》,頁 40:「末後著出細法幸遇奇緣」。

訓則指出:「王祖覺一始收圓」<sup>129</sup>,顯示王祖為末後收圓之初始者,有意完善建構收圓之理事內涵,為接下來的大收圓奠基。然而,「出細收圓」與之前「普渡開荒下種」階段的實質差異為何?則是接下來要辨明的重心。

《歷年易理》寫道:「這回收圓事大,令傳五百年前,先開千門萬戶,後傳九轉金丹。」<sup>130</sup>「皆因為時未至,大道真機不宣揚。」<sup>131</sup>自黃九祖開道以來,因收圓時機未至,所傳授乃「九轉金丹」,亦稱「九節工夫」,是權宜之修煉法。王祖在《談真錄》中對此法批駁:

九節工夫者,特有九節之名者耳!而用工夫者,實一節未能做成。何者?以「人心」用事耳!以人心守玄關,則火炎於上;以人心降甘露,則寒凝於下。且烹煉用力,升降用心,則元神勞苦,而不能養,如此用法,百無一成! 132

## 又於《歷年易理》云:

開荒法傳離坎,不同中庸一貫傳;又揠苗又助長,千百無一結大丹。時未至不準傳,後有東震緒西乾;纔傳出真空理,一指能躲五殿閻。掃有為還無為,纔算末後一指禪;合理天辨氣天,了然聖域與賢關。<sup>133</sup>

可見「九節工夫者,純任有為」<sup>134</sup>,想要透過修煉此法門達到究竟圓滿,將是「百無一成」、「千百無一結大丹」。

王祖於《祖師四十八訓》第二十二條云:「末後一著,即一指躲閻羅之法眼。」 <sup>135</sup>其在〈末後一著(真空大道)〉一文中則假託問答,道出末後一著指開玄關竅的 殊勝所在,其文云:

或曰:「先生所傳一著,神通廣大,證之點開智慧通天眼,露出金剛不壞身, 與末後大道真經,明心見性,超生了死,出苦還原,成其正果,端坐上青天 之說,反復思維,似乎不錯。」<sup>136</sup>

由此可知,直到王祖辦理「出細收圓」,才傳此「末後一著」,若得明師一指點,可以直接點開玄關,衝破太極圈,透出天外天,是超氣入理之究竟法。關於「末後一著」,王祖又有扼要解析:

<sup>129</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 451。

<sup>130 (</sup>清)北海老人著:《歷年易理‧丁丑光緒三年》,頁4。

<sup>131 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·庚辰光緒六年》,頁 13。

<sup>132 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《談真錄新註》,頁 26。

<sup>133 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·干午又帖》,頁 21。

<sup>134 (</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《談真錄新註》,頁 28。

<sup>135 (</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註·第二十二條》,頁 49。

<sup>136 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註‧末後一著》,頁 79。

末後一著,乃出細收圓,最上一乘頓教法門,無極一貫真傳,會通三教,貫 徹人天,得者成佛,修者成仙,見者成聖,遇之者三生有幸,錯過者萬劫難 逃。<sup>137</sup>

觀此末後一著、明師一指之殊勝,是諸佛菩薩救渡有情之無上大法,亦是末法眾生 出離生死苦海之唯一憑據。回溯自羅八祖及之後的各位祖師,雖明知天時未至仍急 於辦理收圓的悲憫初心也就可想而知了。

縱觀以上,自王祖掌道以後,即奉命以儒教來闡揚先天道義,將開荒時期之 「指出玄關」改為「點開玄關」,又廢除了「九節工夫」,教人格物致知、涵養心 性,這是「開荒下種」時期與「出細收圓」階段的主要差異,也是一貫道道統發展 的重要轉折關鍵。

## 4. 紅陽期滿, 道轉白陽

《一貫道疑問解答》指出,王十五祖歸空後,上天降鸞指示:「東震堂始改為一貫,稱曰『一貫道』,再傳至十六代劉祖,遂轉東魯,三教合一。」<sup>138</sup>由此得知,當第十六代劉祖清虛承祧祖位後,代代相傳的性理心法正式改稱「一貫道」,並提倡「三教合一」的義理。以下是《一貫道疑問解答》針對「三教合一」的闡釋:

三教皆由無極一理而生也。且佛講「萬法歸一」;道講「抱元守一」;儒講「執中貫一」。此三教皆以「一」為根本源流,自是由一理而化為三教,猶之人身而有精、氣、神。現在三教合一,乃收圓之象。猶之返本還原,俱為不昧之靈性,則又合為一也。<sup>139</sup>

這裡特別點出,三教皆是由無極一理所生,紅陽期時,由一道化為三教,猶如一本 散萬殊。自王十五祖開啟「出細收圓」後,即大力主張「三教歸一」,王祖在《祖 師四十八訓》說:

上乘法門,以待末後方傳,通天徹地,無、太、皇,三極一貫之道,方可三 教歸一,萬法歸一,而成收圓結果之大事也。<sup>140</sup>

劉十六祖承繼道脈,續辦收圓,表示萬殊要歸一本(返本還原),而繼續推動「三教合一」是末後收圓之自然趨勢。

在一貫道的道統三期觀中,劉祖是紅陽期最後一代祖師,也是兩個時代的交接, 意義深長。《道脈傳承錄》云:

138 南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧一貫道何時發現》,卷上,頁1下。

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·附錄二》,頁 60。

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·三教合一怎樣解說》,卷上,頁 10下。

<sup>140 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註‧第二十二條》,頁 50。

## 太公倒裝清虛祖,三教合一歸真路;火宅紅陽了道覆,時轉白陽初揭幕。141

紅陽期之初,由老子自一道分三教,開啟了三教聖人各化一方之局面;紅陽期末,劉十六祖掌道時代提出「三教合一」,這一開一合,完整詮釋了紅陽期「開化立教」之時代意義。《以德傳家》聖訓亦呼應,「清虛大化合三教,紅陽期滿白陽盤」<sup>142</sup>,而「一貫道」、「三教合一」及「紅陽期滿」可說是劉祖掌道時代的關鍵字。



#### 〈 价圖三 〉 訓中訓:

「生生不息、甲申仲冬、道濟、 葫蘆印、月亮」訓中訓: 老水遷潮續道脈 應運普傳萬八載

圖 3-3:《道脈傳承錄》之〈竹圖三〉妙訓143

以上之論述,主要說明在一貫道道統史觀中,紅陽期與「普渡收圓」的關係, 這個階段可視為「普渡收圓」的準備期。此時,青陽期的「道降君相」進入「道降 師儒」,三教聖人各化一方,把聖王心法因地制宜融入各教義理當中,漫長的三千 年歲月,「三教聖開化立教」<sup>14</sup>,一代代天命明師,傳述著莊嚴肅穆的道統史,也 留下豐實的道學史。

在紅陽期裡,道統祖師之傳承經歷了多次轉折。從「李耳西出涵谷關,道脈暗轉釋迦承」到「達摩西來,老水還潮」,體現了一貫道道統的發展,蘊含繼往開來之精神,同時銜接中外,具有兼容並蓄之特質,而傳道祖師在不同時運也各有不同的使命。另外,由「釋終儒起、道隱火宅」及「『道隱絕傳千年枯』後『正宗道統九祖出』」,亦可發現一貫道道統的傳承,有隱有顯,傳承之模式有直接也有遙接。

71

<sup>141</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 20。

<sup>142</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 451。

<sup>143</sup> 資料來源:聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 19-21。

<sup>144</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡・七誡》,頁55。

雖然如此,道統之賡續依然傳承不斷,每個階段各有其天時道運,普渡收圓的因緣也隨之而漸次成熟。到了紅陽期末,王十五祖開啟「出細收圓」,劉十六祖倡議「三教合一」,為接下來的白陽期大開普渡鋪路。

# 第四節 白陽期:「道降庶民」及「大開普渡收圓」之研究 一、道降庶民,普渡收圓

《中·八卦·五教圖文聖訓》云:「三期曰白陽,午未交替演。」<sup>145</sup>在午會與 未會交替的時刻,天時道運進入了白陽期。《皇中聖訓》云:

喚一聲娘兒女仔細聽講,時至末三期劫文運白陽;命彌勒令子系天然弓長, 掌天盤掌道盤重任肩扛。垂金線降一貫明師倒裝,開金鎖啟門戶明白玄黃。 146

白陽期是一貫道普渡收圓的最後階段,老中敕令彌勒佛掌天盤,濟公活佛、月慧菩薩掌道盤,開啟了亙古未有的三曹大開普渡收圓計劃。在此關鍵時刻,為了確保這個神聖使命能圓滿達成,老中有命,「西方不留一佛子,天宮不留一菩薩」<sup>147</sup>,包括在青陽期及紅陽期已經回天的四億佛子,同時降生人間,共同來扶助白陽三聖完成此末後一著一大事因緣。

## 二、白陽初祖,彌勒掌天盤

關於彌勒佛掌管末後白陽天盤及辦理收圓的預言,在明清民間宗教寶卷中有一些耐人尋味的敘事。《皇極金丹九蓮正信皈真還鄉寶卷》云:

怨只怨起初當先,三佛分刦從批判,定星宿賢聖莊嚴,無極先掌先天卷,那一時該俺當權,釋迦佛暗把天盤換,閃得咱獨自孤單。<sup>148</sup>

#### 《彌勒尊經・彌勒授記品第一》則記述:

爾時,彌勒尊佛與釋迦牟尼佛,三世以來,為親兄弟,同修大道,同證菩提,無上正覺,十號具足,萬億周身。三世以來,大功成就,彌勒佛為兄,釋迦佛為弟,大道正覺,俱以成就。彌勒圓滿,廼自謫議,誰先治世,普度眾生。於是同盟而曰:「大定豎錫于前,若錫杖上先開花者,先當治世,後開花者,後當治世。」同誓言訖,乃豎錫座前,各敷定席,已定瑞花。彼時,釋迦入定一日,私目視錫,自錫之上,只有五色毫光,不曾開花,若彌勒佛龍杖之

<sup>145</sup> 濟公活佛:《中·八卦·五教圖文聖訓》,頁5。

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一慈法:雅加達法正壇冬季大典恭求老中指示訓),編號:fvcf19941217019999。

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> 明德編輯室:《白陽經藏—皇中慈訓 1 · 家鄉信書》,頁 26。

<sup>148</sup> 佚名:《皇極金丹九蓮正信飯真還鄉寶卷》,頁 310。

上,先開了花,其花紅色,正當龍口之中,如日初昇,光照天下,三界皆見。當時,見彌勒佛正該大定,乃輕輕移去龍花,安在金錫之上,復來大定。及三日之後,同開正眼,金錫之上,龍華色減,紅光潤白。彌勒世尊微微笑曰:「我須(雖)在定,天眼亦見。吾弟偷移龍花,且花顏色不悅,光明減少,今將世界付汝管治,惜乎不能全美。三千年間,人民富貴苦樂不均,五穀少登,國土爭競,四方不甯,盜賊常生,邪神自然,百怪交加,人民受苦。三千年後,吾當自來說法。」<sup>149</sup>

上述寶卷之傳述,雖屬故事型態,但說明燃燈佛及釋迦佛之後,由彌勒佛掌天盤辦收圓的安排。在五行金老150階段之文獻《三三歸一》則有另一說法:

成曰:彌勒當收圓之教,又何據乎?

答曰:考〈元始正宗篇〉及〈月華老人長歌〉,皆言原人初生之時,朝往暮歸,不肯久居濁世,道母乃與三天諸佛共議,命彌勒引眾沐浴河水,暗摘性光之半,藏於乾坤袋中,眾遂流而忘返,苦海沉淪。今欲收圓,若不命彌勒掌教,乾坤之布袋誰開?男女之性光誰復?普度縱開,而原人終不能返本還原,此收圓之道,所以必掌之彌勒也。<sup>151</sup>

這裡指出當初原人降世時,是由彌勒把原佛子的一半性光收入其乾坤袋中,眾原人才留在東土治世,進而迷昧、苦海沉淪。現在要收圓,原人要返本還原,恢復性光,自然非彌勒不可。

《道脈傳承錄》及《以德傳家》聖訓又分別記載:

火宅紅陽了道覆,時轉白陽初揭幕;付囑一脈中一祖,奉旨拯滌返朝都。<sup>152</sup> 紅陽期滿白陽盤,後繼彌勒金公遞,應運一萬八百年。白陽初祖續道脈,鴻 慈悲愿掌天盤。<sup>153</sup>

當白陽期應運之際,掌管白陽天盤的彌勒佛分靈降生為路祖中一,後來承續道脈為十七代祖師,也是白陽初祖,正式開啟了白陽期一萬八百年的聖業。

<sup>149</sup> 佚名:《彌勒尊經》,收錄於王見川、林萬傳主編:《明清民間宗教經卷文獻》(臺北:新文豐出版股份有限公司,2010年),第7冊,頁188-189。

<sup>150</sup> 五行金老林芳華(1804-1873),道號依秘,是袁十二祖歸天後在「雲城會議」中所選出的五行之一。

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> 佚名:《三三歸一》,收錄於林萬傳編著:《先天大道系統研究》(臺南市:靝巨書局,1986 年), 百 2·502-2·503。

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 20。

<sup>153</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 451。

道中資料記載,路祖在直隸從軍時受到老中在夢中指示前往山東青州訪劉祖求道,光緒三十一年(1905)承命後即回原籍濟寧闡道。路祖掌道時,道務仍侷限於山東省一帶,直到民國十四年(1925)歸空時,弟子約有數千人。<sup>154</sup>

## 三、弓長子系,同領天命掌道盤

路祖歸天後,天命暫交路中節(路祖之胞妹)代理六年<sup>155</sup>,迨至民國十九年(1930),弓長祖張光璧與子系祖孫慧明於八卦爐會中同領天命為十八代祖師,白陽期正式邁入了三曹普渡收圓的新紀元。仙佛聖訓云:

弓長子系承天之景命,繼道統以普渡原童;八卦爐中聖恩垂示重,同領命乾坤共救拯。<sup>156</sup>

弓長子系十八代,道降黎庶三曹傳;大開普渡始開演,共辦末後齊收圓。<sup>157</sup> 張祖與孫祖領命後,更積極的開拓道務,俾使道務迅速發展。為了讓眾道親對一貫 道基本義理及修辦方針有較全面的認知,濟公活佛於民國二十六年(1937)降壇頒布《一貫道疑問解答》,全書分為上下兩卷,共有一百二十個問題解答,是早期有關一貫道基本道義最詳盡的一本著作。民國二十八年(1939),為了因應道務的發展及時代的變遷,張祖奉上天明命釐訂《暫訂佛規》一書,對道內佛規禮節進行了重大改革(簡化及劃一),除了讓道親可以遵循及實踐,也為往後一貫道的傳播與發展奠定了穩固的基礎。張祖於民國三十六年(1947)歸天,在張祖掌道盤十八年期間,一貫道已普遍全中國大陸,甚至傳到周邊地區及國家,包括中國大陸、香港、臺灣、韓國及緬甸等。<sup>158</sup>

張祖成道後,道務由孫祖承接。在1949年新中國成立後,一貫道在中國大陸全面受到嚴厲禁制,甚至幾近停辦,孫祖也於同年駐錫香港,又於1954年轉駐臺灣。這期間,一貫道一直被民國政府及部分民眾當作邪教而不為當局所容,甚至加以查禁。直到1987年才獲得註冊許可,成為當今臺灣地區合法宗教之一。<sup>159</sup>

一貫道取得合法地位後,脫離以往秘密宗教型態,採取更加積極入世的傳播方式,各組線不但在臺灣各地蓬勃發展,同時也向全世界拓展,目前已在世界五大洲

<sup>154</sup> 參光明國學圖書館發行:《祖師師尊師母略傳》(彰化:光明國學出版社,2008年),頁 4-8。

<sup>155</sup> 参光明國學圖書館發行:《祖師師尊師母略傳》,頁 8 記錄:「老中有命云:『由老姑奶奶(即祖師老妹妹)代理天命十二年。』後因天時緊急,縮短時間,上天有意,以陰陽合曆計算改為六年。」

<sup>156</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:高雄道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20130525060401。

<sup>157</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 451。

<sup>158</sup> 參中華民國一貫道總會: 《一貫道百年大事紀》,頁 28。

<sup>199</sup> 參中華民國一貫道總會:《一貫道百年大事紀》,頁 30、32、37。

八十多個國家和地區傳道及設立道場160,成為一個世界性宗教,可說是近代宗教史 上的一個奇蹟。茲將後東方十八代祖師傳承列表如下,以見白陽期普渡收圓之進路。

| 序數 | 道統祖師  | 備註 |           |
|----|-------|----|-----------|
| 初祖 | 達摩    |    | 老水還潮      |
| 二祖 | 神光    |    |           |
| 三祖 | 僧璨    |    |           |
| 四祖 | 道信    |    |           |
| 五祖 | 弘忍    | 紅  |           |
| 六祖 | 惠能    | 陽期 |           |
| 七祖 | 白、馬七祖 |    | 釋終儒起、道降火宅 |
| 八祖 | 羅八祖   |    | 道統中斷近千年   |
| 九祖 | 黄九祖   |    | 接續道統傳禮本   |
| 十祖 | 吳靜林   |    |           |

表 3-3:一貫道天命道統後東方十八代祖師傳承161

序數

十一相

十二祖

十三相

十四祖

十五祖

道統祖師

何若 袁志謙

徐還無

楊還虛 姚鶴天

王覺一

備註

開荒下種

出細收圓

紅陽期滿、稱「一

紅.

期

## 本章小結

十六祖 劉清虚 貫道」、三教合一 路中一 十七祖 白陽初祖 白 張光璧 大開普渡收圓 十八祖 期 孫慧明

在一貫道道統三期觀中,上天鋪排了三期同時敕令三佛承擔起收圓之使命,是 為「三佛收圓」。然而收圓之任務艱鉅,並非一蹴而就,每個時期都在為整個收圓 使命推展了部分進程,王祖把青陽期上天降道,堯帝首開心傳,有道明君在位,道 與權合的時期定位為「初收圓」的階段。

紅陽期是普渡收圓的預備期,這時一道分為三教,三教聖人各化一方,接著五 教、千門萬教也在紅陽期應運而生。《皇中訓子十誡》云:

這千門合萬戶全是中降,先傳書先送信好知三期;時不至中不降天道一貫, 又只見眾兒女心性久迷。故此的撒旁門朝山拜頂,鎖心猿拴意馬行善修積; 但等著真天道收圓普渡,共前來求真師同返故西。162

可見,紅陽期漫長的三千年歲月,無極皇中降下千門萬教,一方面是透過各教經典 諭知三期末後大事,另一方面也是透過各種修行法門讓眾生得以安頓身心及行善積 德,以等待普渡收圓之天時來臨。

王十五祖在分析一貫道道統的發展時提出,青陽期是道統之春,是上天降道之 始,天命聖神降世燮理陰陽、繼天立極、代天宣化,此時道在君相,道與權合,以

75

<sup>160</sup> 參中華民國一貫道總會:《一貫道百年大事紀》,頁 24。

<sup>161</sup> 資料來源:參考一貫道祖師著作及仙佛聖訓彙整而成。

<sup>162</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡,九誡》,頁 61。

一人化天下,是「教之整」。紅陽期是道統之夏,道降師儒,道與權分,一道化為 三教,三教聖人,各化一方,是「教之散」。以此推論,白陽期是道統之秋,道降 庶民,普渡收圓,萬教歸一,是「教之合」也。

就一貫道的發展而言,明清時期是進入白陽期很重要的前置期。這個階段可以 分成三個脈絡來探析:第一個脈絡稱之為「捎書傳信」;第二個脈絡稱之為「開荒 下種」;再來就是「出細收圓」。三個脈絡各有它要為普渡收圓必須完成的階段性 任務。

「捎書傳信」是一個預告期,無生老中透過諸多民間宗教的誕生及寶卷的流傳向大地子民宣告大救贖時代即將來臨,祂將派遣彌勒佛、弓長祖出世辦理收圓,救渡九二億原胎佛子回返無極理天之消息。「開荒下種」是為收圓而廣播道種的階段,因此自袁十二祖開始,道務有較廣泛的發展。王十五祖披露這個時期已開始傳道,然而所傳的尚未是真道,即是指關而未點玄的階段。「出細收圓」則是末後收圓的初始,必須建構起普渡收圓的「理與事」。因此,在理方面,王祖大闡末後收圓之義理;在事方面,啟動末後一著、先得後修、渡化三曹、儒家入世等具體濟化藍圖。

這三個階段的發展對於一貫道的道統意義為何?就是普渡收圓之前的前置期, 而這個前置期的鋪排,時間相當漫長,從元末明初到清代,這是上天所訂的一個大 計劃,不是一時形成的。這樣的發展模式顯示出一貫道道統的進程特色,當時間離 末後收圓越近的時候,收圓的意義也逐漸地愈發被彰顯出來,這些鋪排都是為了最 後一大事因緣的到來。

若以明明上帝在這一元會的鋪陳——「三佛收圓」的大計劃來看,燃燈、釋迦及彌勒三佛,分別掌理青陽、紅陽、白陽三期之天盤,同時也開展出前東方十八代、西方廿八代及後東方十八代,共六十四代之天命道統祖師傳承,而白陽期是普渡收圓的最後一個階段。這時期也正式宣告「彌勒佛掌天盤」、「濟公活佛及月慧菩薩掌道盤」的角色扮演,一貫道後東方十八代祖師弓長、子系正式開啟了末後三曹普渡大收圓。白陽期有一萬八百年的歲月,白陽三聖(金公祖師、天然古佛、中華聖母)要共同完成渡化九六億原佛子回返無極、歸根認中的重大使命託付。至於白陽應運之內涵,是一貫道普渡收圓之重點所在,這時期的修辦特色及渡化接引眾生的方式將於以下兩章繼續討論。

# 第四章 一貫道「普渡收圓」與白陽應運之殊勝內涵

一貫道的宇宙觀闡明了理氣象三極一貫之結構,包括「無極理天」、「太極氣天」及「皇極象天」。就太極氣天的運化而言,天地的生成與敗滅,乃是由陰陽二氣之屈伸消長所形成,而這過程是隨著氣數的運轉而推移變遷。在此氣化及質化的天地結構中,走向毀滅成為必然之氣數,因此,為了避免生靈遭劫,順此氣數之消長,而有上天降道以救劫的天時樞機。此樞機共分為三個階段,稱為「青陽期」、「紅陽期」及「白陽期」。而今,進入「白陽期」,正是普渡收圓的佳期良辰。依據一貫道祖師著作及仙佛聖訓,從紅陽期進入白陽期有以下四個特點足以來觀察界定。

首先,就進入白陽期的天時而言,是以「三元九運」紀年曆法來看,王祖在 《歷年易理》云:

真道統有分合大數前定,鑿開了三天度大用全彰;十二萬九千六運會升降, 先二帝後三王無極提綱。上古世五千年王運一旺,那就是三三劫成道之章; 自三教至如今三千下上,這就是十八劫中天當陽。同治三交上元轉盤換象, 大小運都輪到一白之方。<sup>1</sup>

在王祖的著作中,道統之「青陽、紅陽、白陽」三期也採用「先天、中天、後天」 三天的概念來敘述。這裡指出,道統之傳承分為三期,上天早已定案,經過了先天 青陽期九劫、中天紅陽期十八劫,同治三年(1864)正逢上元甲子,此時「轉盤換 象」,天時道運漸轉入白陽期。

接著,再以上天啟動收圓的渡化模式而言,光緒三年(1877),王祖得授老中親命,開始辦理「出細普傳」<sup>2</sup>的始收圓,傳此末後一著,即一指躲閻羅之法眼<sup>3</sup>,此又一重要轉折點。再來是以白陽期道統祖師的角色定位而言,路祖中一於光緒卅一年(1905)繼任十七代祖,一貫道聖訓中稱為「白陽初祖」,正式掌理白陽天盤,這是運轉白陽的重要標誌。最後是以大開普渡的實際運作來論,弓長祖及子系祖於民國十九年(1930)同領天命為十八代祖,正式奉命掌道盤,辦理三曹大開普渡末後收圓,白陽應運邁入新紀元。

若以十七代路祖掌天盤計算至今,白陽應運已跨越了一個世紀;若以白陽期將延續一萬零八百年來看,這一百多年還只是起步。因此,這一章將以一貫道最近百年的發展為主,從祖師著作及仙佛聖訓梳理出白陽期「普渡收圓」之殊勝內涵。

<sup>1(</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·癸未又帖》,頁 32。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·章帖》,頁 3。

<sup>3(</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註》,頁49。

# 第一節 天命明師辦理普渡收圓之研究

天命思想淵遠流長,對於過去中國政治、宗教、道德與哲學,都曾經產生了巨大又重要的影響。<sup>4</sup>在一貫道的義理中,「天命」二字有非常豐富且重要的內涵,今將從一貫道祖師著作及仙佛聖訓中分析及歸納對「天命」的詮釋。

## 一、天命是明明上帝的命令

無生老中/明明上帝是一貫道的信仰核心,既然明明上帝是萬靈真主宰,因此宇宙天地間之信息及鋪排皆是由祂所主導。在一貫道完成普渡收圓之終極使命中,形而上的聖神職責及形而下的重要人事安排,無不是依循明明上帝之旨意行事。因此,寅會之初,九六億原佛子是奉「天命」降世;七佛治世、三佛收圓是奉「天命」辦事;道統六十四代祖師之傳承是奉「天命」接續;諸天仙佛降壇批訓也是奉「天命」而來;而此次普渡收圓任務也要有無生老中之「天命」才能辦理。《皇中訓子十誡》云:

論天大論地大惟中命大,順者昌逆者亡天淵之分。5

論天大論地大惟道為大,天命大申命大至靈至極;如若是遵訓語實行而辦, 為中我命仙佛護兒安逸。<sup>6</sup>

無生老中之天命是宇宙間最偉大的力量,順從天命即是合乎性與天道,這是天律綱紀之所在。因此,若能符合上天的旨意,老中將派遣諸天仙佛相助,縱使一時在人事上不能順遂,在天命加被及天人共助之下,必將迎刃而解,達成使命。相反的,若不遵從天命,即是逆天悖理;違背天意,自然天理不容。《歷年易理》云:

羅祖收圓,致遭罪戾;徐、楊二祖收圓,以身頂劫;水祖收圓,終身未遂; 金祖收圓,亦成畫餅。以是知此事重大,即真仙真佛真聖猶不能獨收其功。……故先時而動,是謂逆天,皇風屢考,良有以也。<sup>7</sup>

王祖強調,「開天收天,維皇上帝之事也」<sup>8</sup>,上列幾位祖師,因渡眾心切而亟欲辦理收圓,但天時未至,未得明明上帝之天命應允而欲強行其事,是謂逆天,縱使是一代祖師,亦是無法如願的。可見普渡收圓,斯事重大,並非人意所能為,乃天命所主導。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 謝居憲、陸隆吉:〈中國天命觀視域下之一貫道天命思想探究〉,頁 7。

<sup>5</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 28。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·九誡》,頁 64。

<sup>7(</sup>清)北海老人著:《歷年易理·附錄二》,頁 56-58。

<sup>8(</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧一貫探原》,頁 198。

## 二、天命是上天賦予人的一點真性

對於眾生本性的來處,在第二章「本體觀、宇宙觀」中已有論述。王祖在其著作中,也多次援引《中庸》首章首句「天命之謂性」與《大學》之要義來闡述此理念:

「明德」者,人之所得乎天,即「天命之謂性」也。<sup>9</sup>

天賦之命,本然之性,堯舜不異眾人。此未生以前,得之理天者也,此亦曰: 「天命之謂性」。<sup>10</sup>

《中庸》曰:「天命之謂性」,賦畀謂命,稟受謂性,賦畀、稟受,一理而已,原非有二也。<sup>11</sup>

王祖指出,眾生身上這一點真靈,稱為「本然之性」,是源自無極理天。以上天賦 予人的角度來說稱之為「命」;以人稟受的角度來說稱之為「性」。王祖又說: 「自天而分謂之『命』,主持形骸謂之『性』。」<sup>12</sup>因此,「固有之心,即本然之 性;本然之性,即天之所命」<sup>13</sup>,可見「天命」即「天賦之命」,亦即「天性/本 然之性」,是吾人得之於天而主宰此身的這一點無極真性。

## 三、天命是明明上帝交付的責任使命

在一貫道的道統史觀中,人類出生於世並非偶然,皆是領有使命而來。寅會之初,九六原佛子奉天命降世,而最初的使命是「治理世界」。到了午會,天地進入閉物階段,上天啟動收圓計劃,第一步是降道及派遣天命聖神降世,開啟了天命道統祖師之傳承及三期之運。雖然都是道統祖師,但每個時期的祖師有其階段性之使命及所需扮演的角色,不可錯亂,更不可違背天命。

例如:在青陽期之初,道統祖師法天象地,燮理陰陽,開物成務,繼天立極, 代天宣化,建立起道與權合的時代;紅陽期之始,道與權分,三教聖人開化立教, 各化一方,闡述大道心法,這是紅陽期道統祖師的使命。雖然道統祖師皆有天命, 皆可傳道,但時機不同,使命不同,青、紅二期,主要仍是以先修後得,單傳獨授 之傳道模式為主;到了王十五祖,老中有命才開始辦理「出細收圓」,稱為「始收 圓」。這時,「纔傳出真空理一指能躲五殿閻」<sup>14</sup>之無為正法,以及開啟渡化三曹 之傳道模式。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>(清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·大學解》,頁 26。

<sup>&</sup>quot;(清)北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註・中庸解》,頁 99。

<sup>11(</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧一貫探原》,頁 193-194。

<sup>12 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧一貫探原》,頁 249。

<sup>13 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註·論心》,頁 3-4。

<sup>14 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·壬午又帖》,頁 21。

《皇中訓子十誡》提到:「真天道真天命三界無二,有道統祖祖傳直到而今;二九盤收束起弓長應運,在家中如出家火宅僧人。」「可見道統歷代祖師皆是奉明明上帝之天命繼承道脈,而此道統真傳是三界無二,是末法眾生歸根復命之唯一歸依處。從一貫道的仙佛聖訓得知,白陽期普渡收圓之定位及祖師之受命,皆由老中所親自派遣命令。《皇中訓子十誡》云:

開文運垂覺路撒下金線,闡天道稱一貫貫滿乾坤;差彌勒掌天盤萬旁歸正,命天然掌道盤靈妙化身。<sup>16</sup>

## 又有仙佛聖訓云:

弓長子系奉天命,普渡三曹責身承;明師天命有真證,種種顯驗妙層層。<sup>17</sup> 天時應明師降,弓長子系續道統;開普渡萬八秋,傳承永續大道承。<sup>18</sup>

白陽三期收束際,弓長子系辦末辰;天真收圓掛聖號,儒經聖典註印真。19

綜合以上之所述,彌勒佛奉天命掌白陽天盤,降生為十七代路祖,是為白陽初祖; 濟公活佛及月慧菩薩則奉天命掌道盤,分別降生為十八代弓長祖及子系祖,也是一 貫道六十四代天命道統中的最後一代祖師。易言之,在白陽期一萬八百年的歲月裡, 彌勒佛的天命是掌天盤、濟公活佛及月慧菩薩的天命是掌道盤,在此天命之下,各 有各的職責範圍,此應運濟世之祖師,皆為奉天承運,故云「天命明師」。

# (一)天命明師奉天命辦理普渡收圓

〈一貫探原〉云:「非久居無極理天之人,不能知無極理天之道;非奉無極理 天之命,不敢傳復還無極理天之法。」<sup>20</sup>事實上,所有的道統祖師都是天命明師, 皆是領有天命可以代天傳道之聖佛。《新世紀修道答問錄·什麼是明師》引述一貫 道仙佛聖訓來說明:

明師,就是歷代領了天命的,才是明師。……孔老夫子、釋迦牟尼佛,還有現在的濟公活佛,以及你們的師尊、師母。<sup>21</sup>

然而,在不同的天時道運中,天命明師所承擔的責任使命也不同,濟公活佛垂訓云:

16 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 28。

20 (清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註・一貫探原》,頁 199。

<sup>15</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡‧再誡》,頁 30。

 $<sup>^{17}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界國語三天率性進修班),編號:fycd19681220010103。

<sup>18</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——承繼使命續傳慧光〉(發一崇德:臺南道場學界國語兩天率性進修班),編號:fycd20101120070001。

<sup>19</sup> 光慧文化編註:《南屏家風聖訓簡註》,頁 91。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 劉明媛編輯: 《新世紀修道答問錄》(臺中:光慧文化事業股份有限公司,2015年),頁 19。

明師者,係奉承道統,應運救世而降。為師親領天命,倒裝臨凡,化身弓長,以直指本性、了悟本來、渡化眾生為本願。當今末劫,更荷普渡三曹之重任,承天德而普化,光明遍照三界,不但眾生賴此出苦,即便氣天真仙、地府鬼魂,各皆顯化於人間,懇求濟渡。<sup>22</sup>

就白陽天時而言,天命明師是指白陽期奉天承運,領受明明上帝之天命倒裝降世以接續道統,辦理末後普渡收圓之佛菩薩——彌勒佛(路祖)、濟公活佛(弓長祖)及月慧菩薩(子系祖),亦即是當代的天命明師。

由於普渡收圓之責任重大,佛菩薩皆不敢輕易接受這份使命。在一貫道仙佛聖訓中就有彌勒佛不願意承擔此項任務的敘事。《家鄉信書》中記載,老中派遣彌勒古佛和諸佛祖下凡渡化原佛子回天,不料彌勒佛不但空手而返,連諸佛祖也迷失了。老中只好命彌勒佛再下凡救渡原童,彌勒佛卻因為眾生難渡而再三推辭,老中繼續曉以大義:

中囑咐下凡去原童再渡,東土裡收圓事非你不行;任憑他千謗毀只當風過, 你總要慈悲心感化兒童。<sup>23</sup>

老中再叮嚀此次收圓使命一定要圓滿達成:

二兄也曾二次下,共渡四億坐蓮花;這場劫運大又大,非比從前小開花;九十二億皇胎子,少了一個莫歸家。<sup>24</sup>

彌勒佛一聽,如此重大責任,「嚇得心驚膽又怕,東土眾生如狼虎,怎麼渡得他歸家」<sup>25</sup>,說什麼也不肯接受這個使命。老中在震怒之下欲降其罪,諸天仙佛不忍齊跪下哀求老中慈悲饒恕。老中也知道收圓大事不容易,就此下令諸天神聖、萬仙菩薩一齊下凡扶助彌勒佛:

羅漢菩薩聽開發:爾等群仙齊下世,開荒打草幫助他;西方不留一佛子,天宫不留一菩薩;只候收圓命他到,同遍娑婆化蓮花。<sup>26</sup>

從以上敘事可知,此一回普渡收圓事關重大,在青陽期及紅陽期未渡回的九二億原人,在末後白陽期必須全部救渡回理天,這是一項非常任務,彌勒佛不敢承擔亦是情理之中。

路祖於民國十四年(1925)成道歸天後,在隔年借山西楊春齡竅到山東顯化百日,留下的《金公妙典》中也描述了彌勒佛不願臨凡辦理收圓而被懲罰的情境:

-

<sup>22</sup> 濟公活佛:《一條金線——附註解》,頁 18。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1·家鄉信書》,頁 24。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1·家鄉信書》,頁 25。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 明德編輯室: 《白陽經藏——皇中慈訓1·家鄉信書》,頁 25。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1·家鄉信書》,頁 26。

提起了收圓事渾身打戰,就是那糖與蜜口難下咽;從西天不臨凡挨了一頓, 把渾身只打得又青又紅;有七天合四夜飯也無用,有香茶合糖茶口也難哽。 27

可見末後一著收圓大事,非同小可,震撼三曹,是這一元會中最重大的事件,也是最艱難的渡化大事。一貫道十八代祖濟公活佛垂降聖訓云:

愚師跪領中敕旨,承接道統天命之師,任負三界指引,責背九六昇降之責也。 一日荷明師之職,必乘負眾生離苦。任承重責,豈是筆墨可盡述之。若強曰: 唯「誠惶誠恐,戰戰兢兢」。<sup>28</sup>

## 十八代祖中華聖母臨壇訓亦曰:

憶當初,不堪黯然神傷,師母是一個坤道弱者,目不識丁,為擔三曹大任, 戰戰兢兢,如臨深淵,如履薄冰,時刻為徒憔悴,朱顏滴淚。<sup>29</sup>

由此可知,各位祖師肩負起三曹普渡收圓大任是何等的勇氣與擔當,「任承重責,豈是筆墨可盡述之」,唯有誠惶誠恐、戰戰兢兢、全力以赴,以不負老中重托。

## (二)「掌天盤」與「掌道盤」之含義探析

在一貫道仙佛聖訓中,常有「掌天盤」及「掌道盤」之敘述,而此事又與當代 天命明師辦理普渡收圓之使命有關,為了讓本議題有更周詳的探討,以下擬將從一 貫道仙佛聖訓中整理出掌天盤及掌道盤之含義。

在《皇中訓子十誡》中,彌勒祖師以「白陽教主」之聖號降壇批訓曰:

教化萬國聚中原,祖掌三天權;主持法令天下傳,師徒辦收圓。30

#### 第二誡云:

差彌勒掌天盤萬旁歸正,命天然掌道盤靈妙化身;賜大權掌敕令萬神助道, 代天宣飛鸞化諸佛諸真。<sup>31</sup>

#### 第九誡又云:

笨兒子合瘋人神通廣極,拿杏黃敕令旗空中一擺,呼一聲諸神退各歸班級。 32

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 金公祖師:《金公妙典》,收錄於明德編輯室編輯:《白陽經藏——諸佛菩薩慈訓1》(中國大陸時期)(臺北:明德出版社,2010年),頁155。

<sup>28</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——孟子(卷一)》,頁 66。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 林榮澤編著: 《師母孫慧明傳》(臺北縣:一貫義理編輯苑·天書訓文研究中心,2011年),頁 287。

<sup>30</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡》,頁 18。

<sup>31</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 28。

<sup>32</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·九誡》,頁 65。

從以上敘述可知,彌勒佛奉命掌天盤,明明上帝也同時賦予掌管理氣象三天的權柄; 在辦理普渡收圓的使命中,無論是掌天盤的彌勒佛,還是掌道盤的濟公活佛及月慧 菩薩<sup>33</sup>皆可奉中命激請諸天仙佛來搭幫助道。

當來完成普渡收圓使命時,《皇中訓子十誡》記載:

諸佛祖各了愿九六渡盡,彌勒祖登寶臺點將封仙。34

這個時候,諸天仙佛大愿達成,九六億原佛子已全然渡盡,在龍華大會按功定果之 殊勝因緣中,彌勒佛將奉行皇中所賦予的天命,登上寶座「點將封仙」,依各人功 德敕封果位仙爵,完成白陽期重整天盤之神聖使命。

此外,彌勒佛與濟公活佛分別降世為十七代路祖及十八代弓長祖,因此在人事上,兩位仙佛是師徒關係。路祖歸天後,於民國二十五年(1936)降壇批示《金公祖師闡道篇》,訓中云:

蠢笨老祖大肚腆,……掌管三天事,儒童我為先。掌大道,訪有緣,羨慕我者決不難;……是吉人,有天相,早晚必遇張天然;天然子,我徒男,師徒領命渡皇原。皇中前,發誓願,整理九二末三盤。<sup>35</sup>

奉法旨,領中命,找一徒兒叫瘋僧;師徒倒裝凡塵下,苦口良言勸眾生。<sup>36</sup> 天然古佛臨壇批訓亦揭示:

<u>天然</u>妙道濟群生,天命無常體運行;<u>師尊</u>奉命三曹辦,輔弼彌勒收圓成。<sup>37</sup> 由此可知,濟公活佛與月慧菩薩同是奉上天之明命,協助彌勒祖師辦理普渡收圓的 仙佛。至於濟公活佛掌道盤的內涵,《皇中訓子十誡》有云:

天道闡發聖脈傳,敕令弓長辦收圓;若還不求天然渡,歷劫千生身難翻。<sup>38</sup> 上上乘真妙訣誰能明曉,想覓真求弓長天道得成。<sup>39</sup> 現如今白陽展彌勒應運,命天然掌道盤普化中西。<sup>40</sup>

<sup>&</sup>quot;弓長祖與子系祖同領天命為十八代祖之後,道務主要由張祖掌理,孫祖則扮演輔佐且低調隱晦的角色,故從當時聖訓中可常見只稱「弓長」及「天然」而省略「子系」及「月慧」之現象,雖則如此,二人同領天命,同為一代天命明師,也同為司掌道盤。

<sup>34</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·十誡》,頁 67。

<sup>35</sup> 韓萬年編註:《金公祖師闡道篇白話譯註》,頁 18-20。

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 韓萬年編註:《金公祖師闡道篇白話譯註》,頁 31。

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 天然古佛: 〈仙佛聖訓〉(發一天恩群英:新北市崇恩佛堂點傳師班,2008年12月8日)。

<sup>38</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 28。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·三誡》,頁 35。

⁴ 明明上帝:《皇中訓子十誡・九誡》,頁64。

訓中明確指出,濟公活佛負責三曹普渡傳道事宜,在人曹方面,要把大道傳遍全世界。因此,濟公活佛在法會臨壇之聖訓中常有邀請相關仙佛來助化之敘事:

徒兒們都那麼有信心、那麼有誠心,為師特地請了李大仙,給大家慈悲慈悲,給大家提醒提醒,好不好啊?<sup>41</sup>

為師這次請了藍大仙,能够與藍大仙一起是累世有緣,才能在法會中聆聽大 仙慈悲。<sup>42</sup>

在一貫道的聖訓中,濟公活佛也曾多次以「三曹導師」<sup>43</sup>及「萬國教主」<sup>44</sup>之聖號降壇批訓,從此聖號中亦說明濟公活佛掌道盤之責任使命乃渡化及教化三曹萬國九州的芸芸眾生。

歸結以上,所謂「掌天盤」,意指彌勒佛是白陽期一萬零八百年的主化佛,明明上帝賦予掌管理氣象三天之大權,負責辦理末後一著普渡收圓大事,引導千門萬教歸於正道,渡化九六原佛子齊返無極理天歸根認中,稱為「重整天盤」。所謂「掌道盤」,意指濟公活佛及月慧菩薩負責三曹普渡傳道之神聖救渡,為三曹眾生的導師,輔助彌勒佛辦理末後收圓之大事。換言之,由於彌勒佛掌天盤,在白陽應運之因緣中,彌勒佛以祂的慈悲愿立欲攝受及接引的眾生包含各個層面、各行各業、各宗各教,最後都歸在這一條金線當中;而負責這回天的一條金線、賦予蒼生之明師一指點者,就是掌道盤的濟公活佛及月慧菩薩。

## (三) 點傳師領天命之意義

為了將大道普化中西,若只有弓長及子系兩位祖師傳道,勢必難以實現,因此 在一貫道中有「代表師/點傳師」<sup>45</sup>一職,可以代表天命明師(弓長祖及子系祖) 到各地傳道,《一貫道疑問解答》闡述:

現值三期末劫,天時緊急,拯救賢良實屬當務之急。是以老師分赴各地傳道,極為忙碌。有時因道務關係,不能分身,即派代表師(點傳師)前往,以資傳道說法勸人,改惡向善,化愚為賢。46

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——充滿希望〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20020720030702。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——人人獻愛心〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20021012030701。

<sup>43</sup> 聖賢仙佛齊著:《仙佛聖訓集錄》(至德大帝成道十周年紀念:國外版)(臺北:天恩宮,2002 年),頁 69、244、302、334。

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> 天然古佛:《師尊救徒血書》,收錄於王見川主編:《民眾經典:一貫道經卷、劉伯溫錦囊與其他》 (臺北:博揚文化事業有限公司,2011年),第2冊,頁296。

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> 張祖於民國二十八年(1939)奉皇中之命頒訂《暫訂佛規》後改稱「點傳師」,之前稱「代表師」。 參張天然師尊:《暫訂佛規》(青島:崇華堂,1939年),頁1下。

<sup>46</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》,卷上,頁4下。

至於道中遴選人才承擔點傳師天職之條件,亦有相當嚴格之要求:

代表師(點傳師)既為傳道師,故其人選,當以功德深厚,道理通達,人格 高尚,志向堅定,身心雙修,言行可法之徒。再經師尊考拔,始可派充代表, 分赴各地,襄助道務。<sup>47</sup>

這是張祖在世時提拔點傳師的條件,而濟公活佛在批示《明真仙徑》中更具體提出了「領天命」之必要條件:

領命首先培德功,天考人驗驗志誠;真心能感天慈應,前人不保更不行。點傳者,乃師之代表也,承師之命,傳師之玄,代天宣化。若無功德所培,志向、表白、犧牲、信心、天考人驗,豈能受師之天命,傳師之大法也。然若非前人之栽培、前人之保舉,又何能列三六聖賢之位耶?<sup>48</sup>

以上提出,在道中修辦有「功德深厚、道理通達、人格高尚、志向堅定、身心雙修、遇考不退」者,加上前人之栽培保舉,通過考核者,始足以成為點傳師。而經過相關「領天命」之道中儀軌後,此人即成為「點傳師」,方可正式代表天命明師到各地傳道、代天宣化。

在一貫道中,點傳師之天職是非常尊貴的,弓長祖成道歸天後,子系祖於民國 三十七年(1948)在四川成都主持第一班全國性大懺悔班,月慧菩薩降壇對在場的 點傳師訓示:

當知天命最尊貴,三六所選忠孝童;君子三畏畏天命,天命豈是平人承。收 圓大事憑天命,無命怎能萬法平;有命千佛來扶助,有命萬仙調遣應。徒等 領命掛聖號,皆因積德行大功;求道還須三生幸,領命更要有根恆。<sup>49</sup>

足見天命的力量不可思議,點傳師到各地傳道渡眾即是奉著上帝的旨意、祖師之天命履行普渡收圓之使命,當中自然有千佛萬仙菩薩等神明搭幫助道,而能領天命當點傳師者皆是願意為道犧牲奉獻、根基非凡者。

## 四、明師一指點因天命而殊勝

對於靈性之來處與歸處,一貫道指出,人類降生時,吾人這一點真性是透過玄關竅進入此色身,當嬰兒出生之後,受氣稟所拘、物慾所蔽,此先天一竅也逐漸被封閉。從此以後,這一點靈性將隨著個人的因緣造作而投生輪迴在四生六道當中,唯有求道得明師一指點,打開玄關竅,百年之後,修行圓滿者之靈性方得以超氣入理,返回無極理天。

<sup>47</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·怎樣可以當代表師》,卷上,頁4下。

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> 濟公活佛:《明真仙徑》,收錄於林榮澤主編:《一貫道藏·聖典之部》(臺北:一貫義理編輯苑, 2009年),第2冊,頁109。

<sup>49 〈</sup>月慧菩薩慈訓〉,收錄於林榮澤主編:《一貫道藏·聖典之部》,第 2 冊,頁 221。

此「明師一指」即歷代祖師傳道的主要內容。由於在青陽期大道未普傳;紅陽期是處於先修後得、單傳獨授的階段,因此得道者並不多。為了讓白陽期大開普渡留下印證,各教經典皆有祖師暗傳道或闡述玄關一竅之記載。在一貫道仙佛降壇的聖訓中,更不乏相關內容之闡發,一貫道之院長大人<sup>50</sup>在《天道真理講義》中云:

一指便了生死,成聖成仙成佛,不逢此時,何能得遇也?……復舉聖佛之言而證之。佛經云:「明真者,一步直超;昧理者,苦死無成。」又曰:「一點露出金剛體,變成萬劫不壞身。」如六祖之「直了成佛」,達摩之「一點躲閻君」,孔子云:「朝聞道,夕死可矣。」道祖曰:「一點便成。」俗云:「一點即破。」經云:「無禪有淨土,萬修萬人去;有禪無淨土,萬修萬人迷。」諸語,皆為鐵證,毫無疑意耳。51

然而,「明師一指點」之殊勝內涵豐富,可透過一貫道聖訓文本加以分析歸納。首先,「明師一指點」是超生了死的憑據。明師一指點的「所在」,一貫道稱為「玄關竅」,即是靈性進出色身肉體的「正門」。《皇中訓子十誡》云:

傳末後一著鮮天機玄妙,得一指開金鎖現出金身。……得天道天榜上英名高掛,地府中勾了賬脫出苦輪;朝聞道夕死可憑此一指,指出來無價寶直返瑤琳;上上乘一步超至簡至近,脫凡體成聖體極樂長春。52

## 濟公活佛聖訓云:

今值聖道開普渡,引眾佛子悟真顏;受得明師一指點,直超三界樂無邊。朝聞道者夕可死,足證大道寶貴全;回回之地有真主,清靜無為淨心田;不二法門抱至善,煉性修身法聖賢。53

有幸今朝佛門入,得聞上乘妙法全;受得明師一指點,超生了死離苦淵。<sup>54</sup> 由此可見,得道即是得聞上上乘妙法,凡得受明師一指點者,玄關竅已經由天命明 師啟開,此人百年去世之後,靈性可直超三界回理天,毋須在六道中生死輪迴,一 貫道稱此為「超生了死」,這是得道彌足珍貴之處。根據一貫道聖訓之闡述,此 「玄關竅」之說法,並非一貫道獨有,各宗各教皆有此概念,道家稱為「玄牝之門、 眾妙之門、天地根」;儒家稱為「至善寶地、方寸寶地」;佛家稱為「正法眼藏、

<sup>50</sup> 院長大人乃一貫道仙佛之一,曾與十八代弓長祖於過去世多次結為父子之緣,是以降壇批訓常自稱「茂田師兄」,稱大家為弟妹。由於長期助道有功,受皇中賜為「三天主考」,以當考試院長之職;又於法會班程中負責鑑班與考核,故又稱「鑑班院長」;更蒙皇中敕封為「鎮殿將軍」,鎮守理天無極宮。51 院長大人:《天道真理講義——教材本(下)》,頁 135-138。

<sup>52</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 29。

 $<sup>^{53}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場學界國語二天率性進修班),編號:fycd20160319030204。

 $<sup>^{54}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——心四無〉(發一崇德:雲林道場學界國語二天率性進修班),編號:fycd20150103010305。

紫竹林中、靈山塔、不二法門」;耶教稱為「十字架、窄門」;回教稱為「回回之地」等。

「明師一指點」開啟了生死門戶,亦是要吾人體認此性命根源,是白陽弟子契 入生命實相的起點。一貫道聖訓云:

受師一指開玄牝,頓見本來玄妙關;誰能出不由斯戶,聖典早已說完全;登 堂入室窺堂奧,道中之理來體焉。55

與生俱來本性善,不生不滅不增減;天地之根萬物母,谷神不死自在觀。明師一指通天竅,十字架中悟根源;明心見性豁然悟,了然真諦不一般。佛佛惟傳其本體,師師密付本心田。<sup>56</sup>

明師一指開妙竅,頓見本來真性顏;人人佛性皆俱也,無有差別當明全。聞 一知十如來藏,十字街頭休迷瞞;悟得十字之真主,超生了死樂怡然。<sup>57</sup>

訓文指出,得道即是登堂入室,會見自家真主人,了悟人人動察覺知及各種情緒反應作用背後皆有個根本源頭,即是人人本自具足的谷神、天性、佛性、靈性、真主等各教稱謂。

時逢白陽期,上天降道大開普渡,庶民百姓得以先得後修,因此,「明師一指點」是白陽弟子修行契入大道的關鍵下手處。一貫道聖訓論述:

得道得聞天機秘,拳拳服膺惟道遵;指開玄關真佛見,但依此修竟超群。明心見性德懷抱,修心煉性識谷神;存心養性止至善,慈悲感應忠恕循。我本性元自清靜,清心寡慾不染塵;格物致知德涵養,率性而修復歸根。58

指開玄牝,玄關奧妙,依此真人行五常。於日常生活中,行住臥皆處一切,順天慈光,迴於本心。以此本心,如蓮花開綻紅塵,如赤子達本心田,引渡有緣上法舟,行功立德刻之以躬行。抱原素心,樸實心質,用此光芒照見千秋。59

56 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20160409040602。

<sup>57</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班), 編號:fvcd20131005030505。

58 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20170826030703。

 $^{59}$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——聖火炬訓〉(發一崇德:臺南道場學界國語二天率性進修班),編號:fvcd20121201070001。

<sup>55</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界台語二天率性進修班),編號:fycd20030628031001。

白陽弟子得道後,啟動至善真佛,須依循聖教格除物慾,拳拳服膺,恢復本性之自然;同時,依此真人本體發用,發揮良知良能中之五常德,行於日常,渡化有緣,即可明體達用,流露自性功德。一貫道聖訓又有記載:

道不遠人人自遠,十字架中慧性光;回回之地藏玄牝,緊守方寸秉天良;三 教一理同根本,殊途同歸返中旁。<sup>60</sup>

緡蠻黃鳥丘隅止,里仁為美方賢良;觀照自在一菩提,揭櫫妙諦謁中娘。常應常靜合天地,澄心遣慮明正章;玄牝門戶天地根,本末終始不偏旁。宅門鎖鑰聖域往,天國近了責承當;五教同源同脈絡,弟妹參研自安康。融會貫通無蔽塞,登堂入室達輝煌。<sup>61</sup>

聖訓中把各教工夫與境界之義理融會貫通、熔於一爐、深入淺出,開演「三教一理、 五教同源」之超然概念,同時揭示「道包萬教、教自道出」之本末理念,最終把各 教聖人之心法與修持都總結在這「明師一指點」當中。

在一貫道傳道的神聖儀式中,除了傳授「明師一指點」,也同時交付三寶心法, 此乃白陽弟子日常的修行法門,對此,仙佛聖訓也有剖析:

得明師一指點三寶修持,須善握這寶物復性光輝;將自心做反省定靜安慮, 需知足需放下突破重圍。守玄關五字言合同懷抱,行住時坐臥中皆可發揮; 存一念止於善問心無愧,盡人事聽天命道在無為。<sup>62</sup>

受師一指開妙竅,頓見本來真性圓;古之秘寶傳於爾,二六時中刻心田。手 抱孩兒真性煉,止於至善樂無邊;靈山塔下口訣念,常清常靜無惱煩。黃羊 古洞奉真主,而弗失之握拳拳;三寶心法勿忘記,能得安泰自明詮。<sup>63</sup>

一貫道的三寶是:第一寶——玄關竅(又稱「通天竅」)、第二寶——口訣(又稱「五字真言」、「通天咒」)及第三寶——合同(又稱「通天印」)<sup>64</sup>。訓中指出,求道者雖已得「明師一指點」,本來真性已被啟動,然而每個人之根基不同,未必能立即真主人當家、天性流露。因此,在生活陷入煩惱妄想、憂苦身心的時候,可透過三寶之修持,讓吾人回歸自性清靜本體,進而反省觀照以達降服身心之效。如果能把三寶心法落實在日常生活的行住坐臥當中,更進一步於二六時中拳拳服膺不

88

 $<sup>^{60}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——真修者〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fvcd20150822030703。

<sup>61</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:苗栗道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd19980627050001。

<sup>62</sup> 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》(新北市:天恩群英道務中心,2018年),頁757。

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20131228030703。

<sup>64</sup> 參南海古佛:《過劫》(新北市:明德出版社,2020年),頁57。

離至善本性,再依此真性發用,言行舉止自然合乎中道、身心終歸和樂安泰,而恢復自性之圓滿光輝將是指日可待。

再者,「明師一指點」是三曹導師的天命接引,凡得道者,除了本身幸受法益之外,祖先及後代亦得沾光。《皇中訓子十誡》揭示:

這恩師一指點殺身難報,重如山恩似海時記心懷;若不受師指點怎能脫苦, 又怎能了生死不受浩災;上超祖下蔭孫全憑師力,各應當報大恩遵師安排。 65

濟公活佛及月慧菩薩在此白陽期末後一大事因緣當中奉天命掌道盤,辦理三曹普渡,有緣眾生得以先得後修、超生了死、玄祖沾恩,除了明明上帝天命賦予之不可思議解脫力,亦有明師之佛力與愿力護持。然而,這並不意味著得道者可完全仰仗天命及佛力而成就,還得履行「後修」之實踐工夫,誠如聖訓闡明:「一子得道玄祖耀,一子成道祖光榮;道之尊貴深體悟,抱道奉行徹始終。」<sup>66</sup>依此抱道奉行貫徹始終,才算報答天恩師德,圓滿這一世的修辦因緣。易言之,一貫道之修持是融合他力與自力的法門,非常契合末法眾生根性與白陽期聖凡兼修之時代因緣。

綜合以上,「明師一指點」除了是眾生超生了死的憑據,亦是成就聖賢仙佛的必要條件。《天道真理講義》闡述五教聖人修行成道的方法時指出:

皆須求得天命明師指點與心法秘傳。如孔子受點於老君;釋迦受記於燃燈<sup>67</sup>; 老子受道於太乙;耶穌遇約翰,接受洗禮於約旦河;穆聖受天神之指點,此 皆註明於遺經,必受點,始能成真也。<sup>68</sup>

可見五教聖人皆是得受明師指點與心法真傳,在後續的開化立教中,以此天道真理啟迪及渡化芸芸眾生,為後人立下典範而成就永垂不朽之聖業。

一貫道強調,「明師一指點」之殊勝之所以成立,跟天命有直接的關係,紅陽期掌天盤的釋迦牟尼佛臨壇垂訓曰:

明師一指點之殊勝,沒有明師一指點,你不知道你的佛性體是什麼?你不知 道你的佛性體是什麼,如何來見佛?諸佛菩薩都是秉持維皇上帝的明命、天 命,方能辦末後這一場白陽大普渡因緣。如果沒有天命,大道天命如何在人 世間一代一代流傳?就算是你有心要修行脫離苦海回天,沒有遇到這一代的

<sup>65</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·七誡》,頁 52。

 $<sup>^{66}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號: $\mathrm{fycd}20171007030001$ 。

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> 聖訓中引述《金剛經·究竟無我分第十七》釋迦牟尼佛前世受燃燈佛授記之敘事,印證古聖仙佛皆須求得天命明師指點與心法秘傳,與釋迦牟尼佛這一世受老子點化之因緣是兩件事,並非矛盾。

<sup>68</sup> 院長大人: 《天道真理講義——教材本(上)》(新北市:明德出版社,2013年),頁 235。

明師給你一指點也是辦不到的。諸佛菩薩就算是再慈悲,也只能給你教化, 只有這一代的明師能給眾生一指點,這是天命。<sup>69</sup>

要之,以上論述「明師一指點」之種種殊勝與意義,皆須建立在維皇上帝所賦予的「天命」基礎之上,而目前行使這份使命的就是當今的天命明師——濟公活佛(弓長祖)與月慧菩薩(子系祖),亦即司掌道盤以渡化三曹的導師。

## 五、天命是一貫道弟子的修辦憑據

從以上幾點對「天命」意涵之分析可得知,一貫道之淵源、傳承與發展,皆離不開此「天命」核心。至於真天命對普渡收圓之關鍵性及必要性,王祖在《歷年易理》提出:

上天道無先後達者居上,道理真憑據真纔能收圓。……一人真萬人真同登彼岸,一人假萬人假同墮獄間。現如今雜法興千祖萬祖,都有乩都有盤都有佛仙;真收圓只有一原無二理,理合天性合天即是真詮。<sup>70</sup>

天命之所以重要,在於關係著一貫道弟子的兩大命題:一、將來百年後靈性是否能 超生了死回理天;二、投入在旁門外教無法在白陽期重整天盤殊勝因緣中按功定果。 又有聖訓云:

如今皇天開恩,明師一指超生了死,此乃道之首要尊貴也,亦是一般宗教之 所不能為也。<sup>71</sup>

沒有大道,沒有天命,你再修也修不出果位。72

信然,大道天命是一貫道弟子超生了死及按功定果的基本憑據。在一貫道的聖訓中, 也常把上天降道比喻為上天垂降的一條金線:

從天而降一金線,引導原人歸故國;真命真道非虛謊,一指直超皆了脫。<sup>73</sup> 達本還原歸根際,一條金線當認準;修道指南當把握,真主當家安身心。<sup>74</sup> 還鄉之路僅一條,緊握金線膺拳拳。<sup>75</sup>

<sup>73</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺中道場社會界客語一天複習班),編號:fvcd19910303040402。

 $^{74}$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:吉隆坡道場社會界華語一天清口班),編號:fycd20180428100303。

<sup>69</sup> 釋迦牟尼佛:〈仙佛聖訓〉(發一靈隱:緬甸聖明壇,2014年5月17日)。

<sup>&</sup>quot;(清) 北海老人著:《歷年易理·壬午又帖》,頁 25。

 $<sup>^{71}</sup>$  三峽靈隱寺文書組編輯:《白陽寶典——國內外常德精進班訓文集》(臺北縣:天道之光出版社,2007年),頁 266。

<sup>&</sup>quot; 聖賢仙佛齊著:《一本萬利》,頁 237。

 $<sup>^{75}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺南道場社會界國台語二天率性進修班),編號:fvcd20160109070001。

因此,得道者須認準及緊握此一條天命金線,因為它是吾人靈性回天之唯一道路,亦是一貫弟子之修行命脈。濟公活佛降壇批訓曾殷切囑咐:「人人不失其本源,不亂其金線,不入於旁門,不行於左道。」<sup>76</sup>很顯然,緊隨金線,謹遵天命,實為一貫弟子之修辦圭臬。

# 第二節 道降火宅與儒家應運之研究

回顧一貫道後東方十八代道統祖師之傳承,自六祖惠能以後,道降火宅,道脈轉入俗家,預示釋終儒起,未來白陽期儒家應運辦理收圓之契機,《祖師四十八訓》云:「釋迦從此絕宗風,儒明得吾萬法通;末後三期開普渡,正心誠意合中庸。」"明清之際,上天開始捎書傳信,民間宗教大量興起,借此宗教載體而預告白陽普渡收圓之大事,《歷年易理》云:

這回收圓事大,令傳五百年前;先開千門萬戶,後傳九轉金丹。普渡起自袁祖,道根種在西川。<sup>78</sup>

清初,上天重降天命,黃九祖遙接道統後,一直到袁十二祖,「九節工夫」已成為當時先修後得、開荒下種階段的修法之一。「九節工夫」又稱「九轉金丹」、「九轉還陽丹」、「九轉紫金丹」<sup>79</sup>,是透過靜坐煉氣的方法而欲達到結丹超脫的境界。《金不換·天恩條》記載:

一要築基把己煉,先要心火降丹田;二要採藥萬緣斷,留清去濁降湧泉。三要老嫩分別辨,不老不嫩正結丹;四要進火意不散,迴光返照急急觀。五要武火加猛煉,武火不久溫養寬;六要沐浴把意散,退符隨意貫滿乾。<sup>80</sup>

九節工夫,分別為:築基、煉己、採藥、得藥、進火、烹煉(武火)、溫養(文火)、沐浴及退符,可見到了袁十二祖普渡開荒的階段,仍是以修煉九節工夫為主。 〈性命雙修精言〉指出:

性命收在雙林檻,鉛汞添抽不放閒;呼根吸蒂莫更變,出玄入牝胎息連。頃刻不離胎息轉,息息歸根蜜綿綿;勤勤胎息常烹煉,久久呼吸先天攢。得了胎息結天篆,聖胎結就性命堅;此是常行煉意念,刻刻操存於空閒。至於每日之坐煉,要依課程去參禪;早晨一功要勤辦,飯後二功莫鬆肩。下午二功

91

 $<sup>^{76}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——端正風氣〉(發一崇德:臺北道場學界國語二天率性進修班),編號:fycd20021221030001。

<sup>&</sup>quot;(清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註》,頁 49-50。

<sup>78 (</sup>清) 北海老人著: 《歷年易理・丁丑光緒三年》,頁4。

<sup>79 (</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註》,頁 70。

<sup>80 (</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·天恩條》,頁 345-346。

莫稍倦,一功一願要週全;至晚上燈便了願,四下門戶緊緊關。初更一功起手煉,子時一功又復參;寅時一功河車轉,次次都要願懺虔。<sup>81</sup>

按照袁十二祖的說法,這靜坐調息的坐功必須在每天的早晨、飯後、下午、晚上初更、隔天子時及寅時,如此反覆修煉,才能達到更好的效果。

袁十二祖的開荒階段雖然依舊承上而修煉九節工夫,然而,從《金不換》文獻 中已可發現倡導儒釋道三教一理同宗之理念:

儒釋道教,大聖人總共一宗。仲尼孔聖,儒教宗風,祖述堯舜,精一執中; 牟尼文佛,釋迦尊崇,萬法歸一,空色色空;青尼老君,道教祖翁,五千餘 言,一竅玄功。<sup>82</sup>

孔聖人,貫一字,忠恕無怨;太上爺,把一字,直指玄關。釋迦佛,了一字,萬法一線;三教中,原來是,和氣一團。<sup>83</sup>

可見當時的修行已融合三教,誠如楊十三祖(1796-1828)所言:「是儒家之人,受釋家之戒,修老君之道,斯為三教並行。」<sup>84</sup>唯內功是以修煉金丹法為主,直到王十五祖承命辦理出細收圓時才廢除開荒下種階段的「九節工夫」,不再參禪打坐,以儒家心法存心養性為主,以「精一執中、誠意正心」為功,以「五倫八德、人倫綱常」為行,使一貫道之修持轉趨儒教化,更大闡儒家辦收圓之義理。

## 《歷年易理》云:

上蓮池先天大道,青陽會道家根苗;中蓮池釋家掌道,講經文僧家道高。下蓮池儒家明道,斗牛宮三池盡包;三期會九月九到,此乃是儒家根苗。東魯孔顏曾師表,孟朱程齊下天曹;三千徒同伴闡教,儒家道此回翻梢。85

王祖指出,青陽期是道家應運、紅陽期是佛家應運、白陽期是儒家應運,然而白陽期也是「三池盡包」,意指白陽期雖是儒家應運,實則包涵三教,有「三教合一、三教並行」之意。《歷年易理》又提出:

紅陽期會今已滿,皇極世道儒當先;廣行三教無間斷,日後自有大收圓。<sup>86</sup> 此一回三教夥辦,整道統儒教當權;修行法釋道為善,治世道儒門心傳。不 久間儒風大展,遍九州悟性窮源。<sup>87</sup>

<sup>81 (</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·性命雙修精言》,頁 311。

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> (清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·悲三教失源釀成末劫》,頁 31。

<sup>83 (</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·勸善真言》,頁 392。

<sup>84 (</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不换·投案呈辭》,頁 434。

<sup>85 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·附錄一》,頁 49。

<sup>86 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·附錄一》,頁 47。

<sup>87 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理・附錄一》,頁 54-55。

足見「廣行三教」、「三教夥辦」是白陽期之特色,《一貫道疑問解答》亦指出:

一貫真傳,必須三教齊修,不偏不倚。行儒門之禮儀,用道教之工夫,守佛 老之規戒。小用可以延年益壽,大用可以明道成真,此修一貫之道者不可不 注意也。<sup>88</sup>

然而,王祖卻多次強調,「末後收圓儒家管,題目認錯是違天」<sup>89</sup>,「今三會儒家管,一貫大道徹人天」<sup>90</sup>,可見儒家辦收圓是白陽期的基本定調。

## 一、道降火宅之意義

就一貫道之道統史觀而言,自六祖惠能以後,道脈由白、馬二位祖師以俗家人的身分接續,代表「儒起釋終、道降火宅」的重大意義,即是為了往後白陽期道降 庶民以大開普渡作鋪排。一貫道仙佛聖訓云:

自古法不傳六耳,單傳獨授天地根;佛佛惟傳其本體,師師密付其本心。幸逢白陽三期遇,道降火宅申賜恩;若非午未時交替,真機豈能輕降塵。<sup>91</sup> 而今遇此白陽運,道降火宅辦收圓;先得後修機會握,莫再蹉跎時機延。<sup>92</sup> 道降火宅濟乾坤,力挽狂瀾整紅塵;挽化九六臻至善,引迷入悟齊歸根。<sup>93</sup> 今時道降火宅內,在家出家豈尋常;心中有佛聖事辦,聖凡兼顧必明詳。<sup>94</sup> 道降火宅庶民拯,移風易俗化乾坤。<sup>95</sup>

由上述聖訓可知,道降火宅是白陽期一大特點,相較於以往青陽、紅陽二期,大道是單傳獨授、法不傳六耳的時代,而目前白陽期承蒙無生老中開恩,有緣眾生得以先得後修,讓大道可普傳於庶民百姓。眾人得道後,可以在家修行,聖凡兼顧,再透過行功了愿,積極傳播大道,引導感化更多有緣人走上修辦的路,如此將足以移風易俗、重整社會倫理綱常,達到挽化三期末劫之目的,最終完成渡化九六原佛子皆滿圓回天之收圓使命。

89 (清) 北海老人著:《歷年易理·辛巳光緒七年》,頁 17。

 $^{91}$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20160702030001。

<sup>88</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》,卷上,頁 11 上。

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·干午又帖》,頁 20。

 $<sup>^{92}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——開荒闡道〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20091114040601。

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班), 編號:fvcd20171007030001。

 $<sup>^{94}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場家庭佛堂道棒相承班),編號:fycd20190224010002。

 $<sup>^{95}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——道之尊貴〉(發一崇德:彰化道場社會界國台語二天率性進修班),編號:fycd20150425020401。

王祖在〈末後一著〉云:「末後收圓,道在庶人。」<sup>96</sup>是指在末後白陽普渡收圓時期,天命應運在庶民身上,由一般老百姓承擔起傳道渡眾的使命,即是「寒門草舍堂道權」<sup>97</sup>。《一貫道疑問解答》又說明:

這是一時一機,一時一運。三代以上,道降帝王之家;三代以下,道降師儒之家。時至今日,道運是應在庶民小子身上,時機如此,絕非人力所致也。 98

如此特殊之安排,乃是明明上帝之用意,《歷年易理》及《皇中訓子十誡》云:

先度貧來後度富,再度文武眾百官;末後天子來明理,纔算經天緯地男。<sup>99</sup> 先渡貧後渡富再渡官宦,渡王侯渡萬國同登天梯。<sup>100</sup>

大道普傳的進程是從最基層的庶民開始,再到教育程度較高、家境寬裕的中產階級, 再到國家的官員,再到貴族及國家領導層等。這般鋪排,用意何在?明清民間宗教 寶卷《三教應劫真經》中提供了一種參考說法:天佛有命,要彌勒佛下凡把九二億 原佛子渡回天,彌勒佛本想投生在皇宮,天佛卻另有考量:

你落在皇宮不大之緊,閃下了貧兒貧女。燃燈壹降皇宮,度了二億;釋迦落在皇宮,度了二億;你也落在皇宮,必須又度二億。吾(無)乃(奈)貧窮兒女生生世世不得成真,閃下了我那失鄉兒女。<sup>101</sup>

這裡指出,若天命應運在上層人士(領導人、貴族、宗教領袖等),恐怕普渡的範圍將受到限制,反而以「入世修行之道」的形式來傳播更容易被一般民眾所接受。 而縱觀一貫道這近百年來的發展,與《皇中訓子十誡》中的預言不謀而合。

#### 二、儒家應運之內涵

白陽期是「儒家應運」,又稱「儒家收圓」,因此在一貫道仙佛聖訓中對此主 題有相當多的著墨,以下先舉幾則以供探討:

斯時,天道普傳,諸佛神真,乘愿打幫,德佈全球,道展萬國,見證儒家收圓,承繼使命,代代相接,續傳慧光,以臻大同。<sup>102</sup>

\_\_\_

<sup>%(</sup>清)北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註·末後一著》,頁77。

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·辛巳光緒七年》,頁 15。

<sup>98</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧我道既是一貫心傳,為何都是平民》,卷下,頁 1 上。

<sup>99 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·壬午光緒八年》,頁 19。

<sup>100</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·九誡》,頁 64。

<sup>101</sup> 佚名:《三教應劫真經》,頁 363。

 $<sup>^{102}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——承繼使命續傳慧光〉(發一崇德:臺南道場學界國語二天率性進修班),編號:fycd20101120070001。

大道普傳白陽運,大開普渡訪迷津;不用深山古洞入,火宅可以煉乾坤;儒家應運忠恕慎,修行之者立於今。<sup>103</sup>

道化家庭躬身做,父慈子孝閤家安;儒家收圓應此際,仙佛神聖助末盤。104

儒運白陽,人道為本,法古完人,以三省四勿真功夫,克己復禮,五倫八德實奉行。修身立德,在家出家,持守天心,如那清蓮之出淤泥而不染著。和光同塵,立身行道,揚名後世,躬行實踐大孝,以顯尊親,方算盡心。<sup>105</sup>

今將從上文萃取相關內容重點,再援引其他仙佛聖訓進一步來分析白陽期儒家應運 辦收圓之內涵。

## (一)在家出家,聖凡兼顧

在一貫道的道統發展史中,以往的修行人想要得道,都必須經過種種的苦難及 考驗,甚至捨下權位名利,出家修行,才有機會得明師一指點,此乃青陽期、紅陽 期先修後得的時代因緣:

爾觀古之修道輩,皆是經過苦難關;神光立雪於少林,斷去左膀求真玄。妙善善不圖公主貴,放下利名入深山;釋迦不貪青宮好,捨去萬里之江山。古之修者受萬苦,方能得受明師點;而今徒兒甚幸運,逢此白陽道普傳。無須拋家與捨業,更是無須入深山;聖凡如今雙兼顧,再不修辦實枉然。<sup>106</sup>

而今進入白陽期,因應時代的需求,修道的方法也有所轉變,《金公祖師闡道篇》曰:

今修道,比古賢,如此看來還不難;不打坐,不參禪,不用出家入深山。夫妻同,雙堂前,半聖半凡修真詮;聖凡半,顧後先,正己成人處處宣。<sup>107</sup>

#### 《皇中訓子十誡》亦云:

現今時修天道何等容易,先受點後再修立化塵沙;此本是應機現非時不洩, 中開恩半修仙半顧俗家。<sup>108</sup>

95

 $<sup>^{103}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20100102020401。

一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:高雄道場社會界國台語二天率性進修班),編號:fycd20100828060001。

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> 聖賢仙佛齊著: 《白陽聖訓——論語(三)》,頁 216。

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——孟子(卷一)》,頁 187-188。

<sup>107</sup> 韓萬年編註:《金公祖師闡道篇白話譯註》,頁89。

<sup>108</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡,八誡》,頁 60。

顯而易見,白陽應運大道普傳的特徵是吾人可先得後修,不但毋須抛家捨業、出家 入深山、參禪打坐,而且還可以聖業與凡業兼顧、聖凡兼修。對於「凡業」與「聖業」,一貫道聖訓有以下闡述:

凡業指的是你們人間,每個人得要有所工作,才能夠養活自己;聖業所指的就是仙佛神聖他們以前所做的事。現世修道跟以前不一樣,以前都還得到深山去修練,苦修苦行,但是當今修道不是如此,而是聖凡雙修,以凡養聖。

#### 《一貫道疑問解答》說明:

一貫道修行之功夫,為半聖半凡,一面修道,一面謀生。無論士農工商,均可不妨礙其本身職業。至於修道功夫,可分兩端。一為內功,即是修身成己,使私慾淨盡,天理流行,求其放心的功夫。一為外功,即是勸善成人,使眾生普渡,與人為善,拯災救世,量力而為的工夫。是以吾人入道之後,應作之事雖多,總其大概,不外內外兼修,聖凡雙顧之二端也。<sup>110</sup>

「凡業」是指個人在人間要履行的人倫責任,如學業、謀生、家庭等;而「聖業」 是指修身成己及渡化眾生以成就聖賢仙佛之作為。白陽期的修行不但可以聖業與凡 業兼顧,而且兩者還可以相輔相成。仙佛聖訓又闡明:

有此良機知尊貴,開創聖業輔其凡;聖凡兼顧家中修,不入深山太遙遠;離群索居非時際,道降火宅拯坤乾。<sup>111</sup>

白陽修士天恩實沾,可以火宅來煉蓮;可以入世行圓滿,入世行之出世心。 112

由此可見,在家修行才符合白陽期道降庶民、儒家應運之時代因緣,在聖凡兼修中,白陽修士可以凡養聖、以聖輔凡,以出世心修入世法,讓人人皆可投入在白陽期普渡收圓之聖業中,這是上天的慈悲用意。

#### (二) 道化家庭, 齊家修道

從以上「聖凡兼修」之重點分析可知,一貫道之修行主張夫婦同修,以「齊家」 取代「出家」。《一貫道疑問解答》云:

<sup>109</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——beauty(美德)〉(發一崇德:臺南道場青少年界國語二天率性進修班),編號:fycd19981225070401。

<sup>110</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·入了道作些什麼事》,卷上,頁3上。

<sup>···</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——開闡渡化〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20090912040602。

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——孟子(卷一)》,頁 335。

天地交而生萬物,男女交而生人,此乃造化也。佛道兩家,是憫人受妻子之累,一生不能脫身,故不令娶。今日普渡,不背人倫,父子同堂,夫妻同居,士不誤讀,農不妨耕,工商不誤工作,經營不誤時日,半聖半凡。真心由家庭內考取,所戒戒其有節而已。倘有早覺之士,怕家室之累,要得未病先防;既有矣,更得克勤克儉,加心撫養,一動一靜,誘之以善。上不愧於祖先,下不誤於兒女。請看「孝」字,上老下子,倘使人無家室,五十年後,宇宙間便成困場矣,還論甚麼道呢?<sup>113</sup>

## 〈皇中十三嘆〉亦指出:

不使人修天道絕了嗣後,妻為朋子為伴夫妻同修。114

可見一貫道更重視如何把修行落實在家庭及日常生活當中,所以特別提倡齊家修道的實踐,《一貫道疑問解答》又云:

一人修道,不過修一身耳,焉能代表全家而修。不能代表全家而修,當然齊家而修為宜。何以故?因為齊家後,目的才能相同,意見才能一致,互為考證,互為勉勵。同為伴侶各不背拗,大家一心攜手前進,實行齊家之教,豈不美哉。<sup>115</sup>

文中指出齊家修道的好處,即一家人有共同的理念,在修行路上可以互相切磋勉勵、攜手前進,締造和樂家園,這是每個家庭都希冀的美好情境。因此,在仙佛聖訓中常有鼓勵白陽弟子渡化家人、親朋好友及推動道化家庭的內容:

望爾出班渡父母,道化家庭返樸真;望爾修道踏實地,脫胎換骨至善臻。<sup>116</sup> 出班以後佛堂返,渡盡好友與親朋;道化家庭人人作,一起實踐世大同。<sup>117</sup> 齊家修身共和樂,渡化家人與友朋;首要自己先明理,帶眾領眾勿偏行。<sup>118</sup> 訓中還特別強調,若要渡化親友及道化家庭,首先要自己明理修身,才能產生帶動 之作用。

一篇題為〈道化家庭〉之妙訓闡述:「孝乃德之始,悌乃德之序,忠乃德之正, 信乃德之厚,禮乃德之常,義乃德之固,廉乃德之高,恥乃德之質。……渡化天下

115 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·一人入道可矣,為何還要齊家》,卷上,頁 5下。

<sup>113</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧色欲傷身,我道為何不戒》,卷下,頁4下-5上。

<sup>114</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1·皇中十三嘆》,頁 136。

 $<sup>^{116}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:彰化道場學界國語二天率性進修班),編號:fvcd20170422020303。

<sup>117</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界國台語二天率性進修班),編號:fycd20140322010109。

<sup>118</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:彰化道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20110402020303。

之有緣,由一家至萬家,皆道化家庭,致萬邦協和。」<sup>119</sup>其中揭櫫在家修行及道化家庭的實際內涵與延展,將在接下來的重點繼續申論之。

修斯孜義協於守宜心培常法心上心同人居忠故家 其禮孜無力團節正謹育樂聖維下志門道則愛孝乃 身乃亹反光體並端慎棟觀戴繋道同齊盡致以乃身 而德亹顧大寬義可尚樑而仁齊修而修天其事德之 后之恪辦聖嚴合親禮才繼抱學禮德共道恆其之居 齊常遵道學施仁直義子聖德習立端辦行敬親始所 其義三重道德如中交德遵守並講存聖改修歡悌人 家乃清聖之惠君庸博與師志永仁忠道孜己欣乃則 本德四而宗以子而達學教行言義怒行而則以德爲 固之正輕旨化行不之充之以孝孝至篤修知敬之其 而固三凡提眾誼偏士實道正思悌誠實勤儉之序主 枝廉畏以賢俊之而悟文推援無心於兄凡孝立忠有 榮乃九苦英傑結圓覺理己貧務中彼弟困無身乃道 光德思口之輩眾之其而體孤驕共此真難終行德之 前之合婆仁出有致根密恤敬心識尊心相始道之家 而高乎心人道緣萬山察察老和一重扶鼓貴渡正修 裕恥情渡格化天家家心苦憐合致包持勵賤人信德後乃理化致家道。中性以幼外團容無互德揚乃齊 千德法天修庭萬邦事温大內圓結宥過相規名德家 秋之之下身模里國協和爱心内力免份有人後之循 光質道黔家範推安助寬施誠方量合之情所世厚義 熙兮履黎齊立及怡理裕與意兮具宜舉義依煜兮禮 |←── 活佛師尊 慈訓──→|←── 藍采和大仙 慈訓 ──

對聯(八德)訓: 孝乃德之始 悌乃德之序 忠乃德之正 信乃德之厚 禮乃德之常 義乃德之固 廉乃德之高 恥乃德之質

圖 4-1:〈道化家庭〉妙訓<sup>120</sup>

## (三)孝悌為本,人倫奠基

《論語·學而》記載:「孝弟也者,其為仁之本與。」<sup>121</sup>《孟子·告子下》也 指出:「堯舜之道,孝弟而已矣。」<sup>122</sup>可見「孝悌」是儒家落實仁道之根本所在。 一貫道以儒家為白陽期之應運,在落實道化家庭的內容,自然也是以「孝悌」為主, 《白陽聖訓——論語》及仙佛聖訓皆闡明此重點:

萬善之基,修身之本,由近推遠,務先篤行孝、悌、忠、信、禮、義、廉、 取之根。以孝為根,正是人倫。欲想達治國天下太平之境,必由孝悌來下功 夫。三期之際,儒家應運,忠臣必出於孝子之門。<sup>123</sup>

一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——道化家庭〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20011013040001。

 $<sup>^{120}</sup>$  資料來源:一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——道化家庭〉,編號:fycd20011013040001。

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> (宋)朱熹:《四書章句集注·論語集注·學而第一》,頁 62。

<sup>122 (</sup>宋)朱熹:《四書章句集注・孟子集注・告子下》,頁 474。

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> 聖賢仙佛齊著: 《白陽聖訓——論語(一)》,頁 183。

善養內心真人見,道化家庭倫理全;上孝父母椿萱樂,手足同心悌字圓。夫婦同心家道振,子女行道樂綿綿;一家同樂四季春,人人歡喜展笑顏。<sup>124</sup>

道化家庭以修身為本,由實行孝悌為基礎,方能父慈子孝,兄友弟恭,夫婦和順; 再以孝悌開展出的八德,推近及遠,讓君臣有義、朋友有信,以端正人倫。儒家入 世的實踐功夫,看似以平庸的人倫常道為主,其實是通達天道之基礎,《一貫道疑 問解答》說:

重性命而修者,三期普渡天道也;重倫常而行者,世間普通人道也。人道是 天道之枝幹,故修天道者,得先從人道上立足,為起發點。孝、悌、忠、信、 禮、義、廉、恥,三曹中最重之事。天地處處鑒察人心,時時監視行為。若 生身父母不知孝敬,手足兄弟不知親愛,敷衍了事而不忠,心口不一而無信, 無禮無義,寡廉鮮恥之輩,修行亦無益。人道既失,遑論天道乎?所以修天 道的,應以盡人道為先。能盡人道,則近乎天道矣。<sup>125</sup>

儒家應運強調「道在日用倫常」,由人道入手,盡人道則自然達天道,如此對匡正 日漸澆瀉的世道人心才有所裨益。仙佛聖訓云:「修道之宗旨,在行忠孝節義,人 道為天道之基,天道為人道之樞。」<sup>126</sup>足見人道與天道,如一體兩面,互為表裡。 若過於偏重天道,則易落入「棄人求天、體重於用」之弊,較之聖人盡人合天、體 用兼該之學遠矣! <sup>127</sup>

## (四) 重復古禮, 重整綱常

十八代弓長祖在《暫訂佛規・序》云:

斯時也,正值三期末劫,人心不古,世風頹壞,又兼歐風東來,崇尚科學, 先王之綱常掃地,聖人之禮教廢弛。故而戾氣彌漫,陰陽乖舛,變亂相尋, 災異叢生,遂致釀成空前未有之浩劫,目下極大之厄運。<sup>128</sup>

文中指出,造成目前的社會亂象乃至天災人禍的原因之一,是人們不再遵循先王所施行的綱常倫理,也不再依循聖人之禮樂教化。因此,要扭轉此頹勢,除了上天降道啟發眾人之良知本性以外,還須致力於恢復古禮、重整綱常,故以「敦品崇禮、恪遵四維綱常之古禮」<sup>129</sup>為其宗旨。濟公活佛降壇批示〈重復古禮〉云:

 $<sup>^{124}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——學覺悟〉(發一崇德:高雄道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20170325060001。

<sup>125</sup> 南屏道濟著: 《一貫道疑問解答·天道人道怎分,修時應以何者為先》,卷下,頁 11 下。

<sup>126</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——修道人志節〉(發一崇德:臺北道場不休息菩薩結緣訓),編號:fycd20080913030001。

<sup>127</sup> 象 (清) 北海老人原著、林立仁註釋: 《理數合解新註‧一貫探原》,頁 245。

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> 張天然師尊:《暫訂佛規·序》,頁1上。

<sup>129</sup> 仙佛合著: 《道之宗旨(白陽聖經)》(袖珍本),頁 128-129。

理為禮之本,方可達中和天地也;敬為禮之體,方可達至善至美也。質為禮之固,方可達經緯體用也;序為禮之首,方可達成德合一也。夫聖人制禮作樂,合天道,行之中庸,一以貫之,本體可成序也。行乎中,推之用,以道復古禮,則可以正國安民。定綱常,守秩序,及於道場上下合禮,行弗亂,成規章。合禮克恭、慎、勇、直;無禮則勞、葸、亂、絞也。故本體以道行之禮,安其本份,推之儒風之宗也。由此知禮按其禮節、禮制、禮法而成,行於日常,推及四海,奠道場之基。一國無禮則國危,一家無禮人道虧,修者無禮德難立,禮若不全道難伸。切以「真理」行「古禮」,重復古禮以振儒風也。130

由此可見,聖人制禮作樂的精神,是以天道真理為根本,以誠敬之心為內涵,足以固守樸實的本性,用之於外,有節有文,方能達致和諧有序。一切的德目,通過禮的節制,可以避免太過與不及的弊端。故以禮修身可安身立德,以禮持家可人道無虧,以禮治國可正國安民。因此,一貫道積極重復古禮,期以復興真儒運,重整道德盤。

然而禮的形式演變,每個時代皆有其因革損益,一貫道所提倡的重復古禮,並 非全然採用以往的形式,而是恢復禮治及其精神。弓長祖奉皇中之命將道中普通禮 節重新釐訂後表示:

惟以城都鄉市,環境不同,儀式祭品,難使劃一,必須因人以施用,因地而制宜。爰擬定暫行禮節,列分三等,猶望諸生賢俊,詳加參議,斟酌而為,活潑行之。內盡其誠,外盡其禮,藉以正心修身,成人成己化挽劫運,咸登 聖域。<sup>131</sup>

#### 濟公活佛聖訓亦曰:

古禮風情古今非同,然取其禮儀,有所規範,人之行為,方不亂置,不泥形式而首重誠。<sup>132</sup>

以上兩段引文皆提出,禮節有其活潑權變的一面,可因時、因人、因地而制宜,唯其精神內涵不變,以誠敬為體,在行禮如儀及潛移默化中,自然達到正心修身,成己成人之效。

\_

 $<sup>^{130}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——重復古禮〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20111029030505。

<sup>131</sup> 張天然師尊:《暫訂佛規·序》,頁2下。

 $<sup>^{12}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fvcd20101030030502。

## (五)齊家治國,禮運大同

至聖先師文宣王孔子曾降壇批訓云:

吾之一生,以仁為中心思想,以淑世為懷,以撥亂反正為責,更以大同世界 為理想。故而刪詩書、訂禮樂、作春秋,乃欲挽世之頹風。<sup>133</sup>

顯然,儒家是以實現大同世界為最高理想,至於大同世界的景象,《禮記·禮運》 有以下描述:

大道之行也,天下為公。選賢與能,講信修睦,故人不獨親其親,不獨子其子,使老有所終,壯有所用,幼有所長,矜寡孤獨廢疾者,皆有所養。男有分,女有歸。貨惡其弃於地也,不必藏於己;力惡其不出於身也,不必為己。是故謀閉而不興,盜竊亂賊而不作,故外戶而不閉,是謂大同。<sup>134</sup>

如此美好的境界,應是人人所嚮往的,遺憾的是,孔子當時窮盡畢生的努力並無法如願;孟子願學孔子<sup>135</sup>,幼學壯行數十年,欲將戰國復堯天舜日,依然沒有成功。

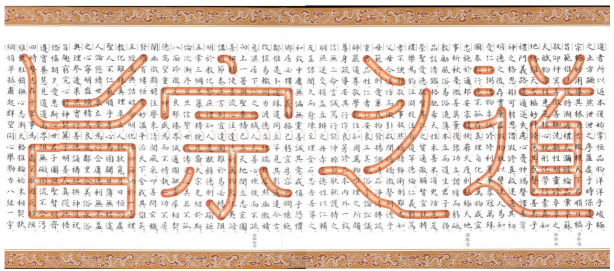


圖 4-2: 〈 道之宗旨 〉妙訓<sup>136</sup>

#### 一貫道的《道之宗旨》敘述:

敬天地,禮神明,愛國忠事,敦品崇禮,孝父母,重師尊,信朋友,和鄉鄰, 改惡向善,講明五倫八德,闡發五教聖人之奧旨,恪遵四維綱常之古禮,洗 心滌慮,借假修真,恢復本性之自然,啟發良知良能之至善,己立立人,己 達達人,挽世界為清平,化人心為良善,冀世界為大同。<sup>137</sup>

101

<sup>133</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——論語(一)》,頁2。

<sup>「</sup>選」鄭玄注、(唐)孔穎達疏:《禮記正義》,收錄於影印阮元校刻:《十三經注疏附校勘記》 (臺北縣:藝文印書館,2013年),第5冊,頁413。

<sup>155</sup> 參(宋)朱熹:《四書章句集注‧孟子集注》,頁 320,〈公孫丑上〉曰:「乃所願,則學孔子也。」

<sup>136</sup> 資料來源:仙佛合著:《道之宗旨(白陽聖經)》(袖珍本),頁 4-9。

<sup>137</sup> 仙佛合著: 《道之宗旨(白陽聖經)》(袖珍本),頁 128-129。

#### 《一貫道疑問解答》又曰:

時值三期末劫,降道原所以拯救善良。現在未經渡出苦海之九十二億原子, 均須普施渡化,明善復初,使大道行於天下,完成大同世界。<sup>138</sup>

#### 濟公活佛借竅之訓文亦云:

論先天,論聖事,你們的責任是渡盡眾生達本還源;論後天,論人事,你們的責任是要完成世界大同。<sup>139</sup>

綜上所述,一貫道以復興真儒運為使命,亦以實現大同世界為其終極目標。如此遠 大的理想抱負,一貫道要如何來逐步落實,這是一個非常值得關注及探討主題。



圖 4-3: 〈禮運大同〉妙訓 140

#### 〈禮運大同〉妙訓提出了具體做法:

今承天之運,儒家辦收圓大事,白陽修士,可成其務,立其命。首先,盡孝 悌以立本,守忠信以立誠,行禮義以立範,知廉恥以立己,存和平以立仁, 始終如一。天下溺,援之以道,振之以德,齊之以禮。德者萬眾之師,率之 以仁,推行聖之大學之「三綱領」、「八條目」,由內而外,兼善天下。使 人人尊師重道,報恩了愿,老安少懷,合敬同愛。禮之用乃和為貴,承天之 道以治人之情。故施之以禮教,其人必恭敬和睦;持之以禮儀,其行必溫文

<sup>138</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·此道傳到何時為止》,卷上,頁5下。

<sup>199</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:畢業生致謝詞仙佛借竅),編號:fycd19760613999999。

<sup>140</sup> 資料來源:光慧文化編譯:《禮運大同妙訓譯註》,頁 14-15。

端雅;導之以禮樂,其風必雍睦吉慶;守之以禮節,其道必貞固久遠;治之 以禮運,其世必清平大同。<sup>141</sup>

#### 其冠頂訓曰:

聖人輔世,定禮理樂,因禮至則無爭,樂至則無怨,禮義乃人之大端。故道 德仁義、教訓正俗、君臣上下、父子兄弟、宦學事師達於禮,則大同理想實 現。<sup>142</sup>

首先,一貫道之殊勝就是有天命明師降世傳道大開普渡,以啟發眾人的良知本性, 再繼以儒家聖王的禮樂教化,推動在家修行。道中前輩及領導者體行身教,樹立標 竿,極積力行與帶動「孝、悌、忠、信、禮、義、廉、恥、和、平」等德目,再通 過實踐大學「三綱領」(明明德、親民、止至善)、「八條目」(格物、致知、誠 意、正心、修身、齊家、治國、平天下),由內而外、由親及疏等步驟,渡化及感 化更多的眾生走上修辦道的行列,最終實現大同理想。這過程當中皆不離落實聖人 之禮教、禮儀、禮樂、禮節、禮義,歸結來說,即是「禮運大同」。濟公活佛降壇 垂訓諄諄教誨云:

斯時白陽應運,普渡三曹群生,為達本還源,為濟迷歸覺,師徒當共同肩負起挽化眾生,期大同之世早日來到。……故眾徒集思廣益,團結合作,精進用心,誠心敬意,篤實不忒,明天心,素本位,敬天地,察己行,必然可為天下之眾生開啟寬廣之道路,必然各區整合,提昇辦道之質量,持之有道,定能達大同之日也。<sup>143</sup>

誠然,只要白陽修士能以天心為己心,以師志為己志,團結合作,目標一致,這普渡三曹聖業將越辦越廣。只要白陽弟子能不忘初心,素位而行,不斷提昇修辦的質量,並持之以恆,世界大同,使命必達。一貫弟子這份堅定的信念,除了來自內心深處愿力的呼喚,更關鍵的是有維皇上帝之天命主導及諸佛菩薩之搭幫助道,在一貫道中被稱為「天人共辦」,亦是白陽期普渡收圓的特色之一,關於這一點,將於接下來的章節繼續討論之。

# 第三節 天人共辦之殊勝研究

一貫道白陽期普渡收圓的使命,不是只有人這一層面的努力作為,還有明明上帝之主導,彌勒佛、濟公活佛、月慧菩薩之司掌,尚有諸天仙佛之助化,《皇中訓子十誡》清楚說明了這個時期上天的鋪排:

<sup>141</sup> 光慧文化編譯:《禮運大同妙訓譯註》(臺中:光慧文化事業股份有限公司,2015 年),頁 16-17。

<sup>142</sup> 光慧文化編譯:《禮運大同妙訓譯註》,頁 18。

\_

<sup>143</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——前瞻未來〉(發一崇德:洛杉磯道場一天複習班),編號:fycd20180506130201。

開文運垂覺路撒下金線,闡天道稱一貫貫滿乾坤;差彌勒掌天盤萬旁歸正,命天然掌道盤靈妙化身。賜大權掌敕令萬神助道,代天宣飛鸞化諸佛諸真;先天裡中不留仙佛神聖,眾菩薩眾仙真俱投凡塵。……各應當加慇懃孜孜精進,替天傳代天化助爾師尊;道賴人而宏展人賴天助,天人接活潑潑建立功勖。<sup>144</sup>

當中透露了白陽期辦道的方式是「道賴人而宏展人賴天助,天人接活潑潑建立功助」,這種天人合作的模式,道中稱為「天人合一」或「天人共辦」。訓中也明確指出幾種天人共辦的方式,包括了「萬神助道」、「飛鸞宣化」及「菩薩仙真投凡塵」等,這些議題將在以下一一剖析之。

## 一、神道設教,飛鶯宣化

《周易·觀卦·彖》曰:「觀天之神道,而四時不忒。聖人以神道設教,而天下服矣。」<sup>145</sup>在《周易》裡,「神道設教」是指聖人效法天地自然之妙道,以天道、天德立教以化民。濟公活佛降壇聖訓云:

白陽道場之殊勝,神道設教飛鸞宣;此等因緣此時會,錯過良辰再逢難。<sup>146</sup> 神道設教為啟化,眾等明理彼岸返;佛仙借機沙盤演,勿當迷信而輕觀。神 之格思實難測,先說後應印證全;但盼徒兒疑惑放,接受良言潤心間。<sup>147</sup>

### 《皇中訓子十誡》又云:

今時下真機展普遍大地,諸天神眾仙佛共下東林;各處裡施顯化驚惺迷子, 或飛鸞或借竅親渡原真;苦海中駕法船渡挽九二,三天事人間辦天借人云。 148

在一貫道中,「神道設教」是指上天派遣諸佛菩薩透過「飛鸞(開沙)」或「借竅」 的方式來宣化天道真理,啟迪眾生以引迷入悟,也稱為「飛鸞宣化」。對於飛鸞宣 化,《一貫道疑問解答》有較完整之敘述:

道因劫降,劫由惡造,時至三期,浩劫將至,上帝不忍九二原子,同罹浩劫, 於是降下一貫大道,普救善良。差下彌勒古佛、觀音古佛、濟公活佛,執掌 天盤教主;同時復派諸天神佛助道,設立鸞壇,由仙佛之性靈,借人之色身,

 $^{146}$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——論考驗〉(發一崇德:吉隆坡道場一天道務研習),編號:fycd20051217100001。

<sup>144</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 28-30。

<sup>145 (</sup>宋)朱熹著:《周易本義·上經》,頁98。

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——體仁入聖〉(發一崇德:臺中道場社會界國台語二天率性進修班),編號:fycd20150523040501。

<sup>148</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 30。

神人合一,以木筆沙盤,垂示訓章,宣揚一貫真道,以期惺迷覺世,謂之 「飛鸞宣化」。<sup>149</sup>

可見飛鸞宣化是由明明上帝所主導,其方式是由仙佛之性靈,借人之色身,神人合一,以木筆沙盤,垂示訓章,其宣化內容及目的乃「願人人改惡向善,立志成仁,盡皆明善復初,使億萬性靈,得超理天」<sup>150</sup>。而擔任這份神聖職責的人員稱為「三才」,《一貫道疑問解答》介紹:

扶鸞者謂之三才,即天才、地才、人才是也。扶機者稱為天才,抄字者稱為地才,報字者稱為人才,三才組成,始能飛鸞宣化。所謂「天不言來地不言,天道藉人把道宣;繼往開來古今理,代代脈脈續心傳」,正此意也。<sup>151</sup>

對一貫道之傳揚而言,飛鸞宣化是上天很大的助化力量,濟公活佛聖訓云:

徒兒們可知道,這神道設教的殊勝,這飛鸞顯化,字字句句,皆能提振道心,懂嗎?因此,哪一組線有三才的因緣,乃是上天打幫助道。現在時值天時緊急,老中慈悲,令眾佛仙打幫助道,在在皆是勸化頑迷。雖有其才,但能任仙佛傳音一職乃只有三才也。<sup>152</sup>

由此可知,「三才」在一貫道中的角色是神人溝通的橋梁,也是無形的仙佛菩薩對眾生垂教的傳聲筒。借由三才的飛鸞宣化,對一貫道的傳播與發展起到相當關鍵的作用。

以下將從一貫道仙佛聖訓《以德傳家·十善語》中的一些內容來分析仙佛如何 透過飛鸞宣化以打幫助道。《以德傳家·十善語》記載:

群英家邦想要好,人事不圓終難保;量身訂做思維到,見樣學樣一團糟。三年短期做起步,五年中期可微調;精神一貫宗旨耀,十年長期達目標。家風以德來塑造,家人以和圓融包;永不退轉皇中孝,天降大任先耐勞。<sup>153</sup>

這是仙佛透過飛鸞宣化指導道場短期、中期及長期目標,並指示以「德」為建立家風之主要內涵。

甲午群英出發年,期許紐澳穩步前;師定三勤目標往,佈施辦道勤開班。心性修持最重要,德行涵養要融圓;搭配四善需善解,善聽善思與善言。<sup>154</sup>

105

<sup>149</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·什麼叫飛鸞宣化》,卷上,頁7上。

<sup>150</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·宣化一些什麼》,卷上,頁7上。

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·何謂三才》,卷上,頁7上-7下。

<sup>152</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——傳承頌〉(發一崇德:臺中道場壇主班),編號:fycd20130316040204。

<sup>153</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 199。

<sup>154</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 148。

這是仙佛透過飛鸞宣化指引某國修辦目標,應積極推動「三勤」(勤佈施、勤辦道、 勤開班)及力行四善(善解、善聽、善思、善言)。

道德真經五千文,老子四有意涵深;智慧之處有大偽,家國昏亂顯正臣;大 道廢除見仁義,六親不和孝慈存。今將壇名賜汶萊,四有佛堂謝天恩;各皆 發心弘大道,渡化原人傳福音。<sup>155</sup>

這是仙佛透過飛鸞宣化為某國公共佛堂賜予壇名——四有佛堂,並肯定當地人才之付出與發心。

○○○○· 壇前立,修辦歲月直至今;愛惜字紙好學禮,笑容可掬印象深。……感動土地代理神,希冀二人中原奔;懇請濟公作詢問,師將調遣助天人;今將因緣破例講,蒲月動身先機擒。<sup>156</sup>

這是仙佛透過飛鸞宣化助化與鋪排開道機緣,直接調遣人員前往某地渡化有緣。

重辦輕修凡愚者,爭得道權忘了泉;提拔保命付重任,望爾濟世渡迷頑。豈能忘恩與負義,豈能得魚則忘筌;豈能狂妄自尊大,豈能稱王又佔山;豈能劃地道緣限,豈能隨興遊戲般。<sup>157</sup>

這是仙佛透過飛鸞宣化當頭棒喝操辦者之盲點,期許大家「真修實辦踏實做,過勿 憚改懺悔虔」<sup>158</sup>。

辦事人員首要的,要知道「謙和」,若不懂得「謙和」,事事自我為中心、為主導,那在場有幾個人,是不是就有這麼多意見問題?所以要「謙和」,這樣家和才怎麼樣?(萬事興)是啊,萬事興,徒兒們也是知道,知道還要做到才可以。<sup>159</sup>

這是仙佛透過飛鸞宣化引導道中人才之修辦精神,要學習「謙和」,道場才能和諧 興旺。

轉品再喚○○徒,精進能捨即是福;修道化性即無苦,歡喜和合善緣築。辦 道感恩心力付,處事有道則不俗;傳道精神要投入,承先啟後展鴻圖。好否? 160

這是仙佛透過飛鸞宣化對個別弟子的提點鼓勵,啟發其信心及修辦愿力。

106

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> 濟公活佛: 《以德傳家·十善語》,頁 388-389。

<sup>156</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 103。

<sup>157</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 285。

<sup>158</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 286。

<sup>159</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 22-23。

<sup>160</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 53。

天地玄黃道蘊藏,宇宙微塵初洪荒;三才四象五行列,六侯七政八卦詳。泝 洄順流虛盈漸,始生萬物遍塵邦;若問玄妙幾人懂,根本同源古靈光。色即 是空空即色,非色非空無臭香;有即是無無即有,非有非無未顯彰。高無上 限九重外,低無極處冥界疆;強名曰道不可離,一以貫之世代揚。<sup>161</sup>

求道時明師指啟開無縫,脫閻羅天榜掛直超理天;今世修今世成天恩渥惠, 六萬業六萬罪師先承擔。今不修今不辦怕苦受累,百年後帶業歸萬般可憐; 空餘恨無盡的藉口後悔,也難買早知道積極修圓。<sup>162</sup>

儒曰治世存心養,執中貫一遵倫常;以正設教民祇仰,奉公正己謂葆光。佛 曰出世苦空講,萬法歸一明性王;以大設教圓通廣,八大人覺眾行香。道曰 清靜淡泊論,抱元守一煉玄黃;以尊設教感太上,強名曰道悟尊王。<sup>163</sup>

這是仙佛透過飛鸞宣化闡述一貫道之基本義理,這幾段是開演「道為宇宙本體」、 「得道之殊勝」及「三教一理」之精闢內涵。

藉乩筆師與徒再聚一堂,從年初時至今可有成長;甲午年乃群英出發之際, 徒有心師定然要來搭幫。……篇篇訓天用意因時而降,望徒等體師心自律自 強;這傳家唯以德才能久長,有天恩護群英才得啟航。<sup>164</sup>

這是仙佛透過飛鸞宣化傳達上天的濟化用意,理天的信息,還有對弟子的深深期許。

以上凡此種種,在道務運作方面:從道場之長期規劃、家風之建立,到各國各壇之修辦方向;在修辦理念方面:從對上層操辦者之棒喝、道中人才之引導,到個人之勉勵成全;在宣化內容方面:從一貫道的基本義理、傳達上天慈意,到對白陽弟子的期盼,在在都說明飛鸞宣化對一貫道發展的重大意義。而以上所提出的例子還只是滄海一粟,在一貫道道場中,像這樣上天透過飛鸞宣化來搭幫助道的例子不勝枚舉,長久以來,已形成一貫道修辦道的特色之一,稱為「天人共辦」。

在此因緣背景下,飛鸞宣化也為一貫道留下了大量的鸞訓文獻,如在中國大陸時期的〈皇中十三嘆〉<sup>165</sup>(1936)、《一貫道疑問解答》<sup>166</sup>(1937)、《皇中訓子十誠》<sup>167</sup>(1941)、《還鄉覺路》<sup>168</sup>(1942)、《一條金線》<sup>169</sup>(1944)、《天道真理

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> 濟公活佛: 《以德傳家·十善語》,頁 128-129。

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> 濟公活佛: 《以德傳家·十善語》,頁 164。

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> 濟公活佛: 《以德傳家·十善語》,頁 191-192。

<sup>164</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 501。

<sup>165</sup> 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓 1·皇中十三嘆》。

<sup>166</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》。

<sup>167</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡》。

<sup>168</sup> 濟公活佛:《還鄉覺路——十條大愿》。

<sup>169</sup> 濟公活佛:《一條金線——附註解》。

講義》「<sup>70</sup>(1948)等;在臺灣時期及到近期有《佛規諭錄》「<sup>71</sup>(1971)、《道之宗旨(白陽聖經)》「<sup>72</sup>(1992)、《世界大同》「<sup>73</sup>(2003)、《道脈傳承錄》「<sup>74</sup>(2004)、《百孝經聖訓》(2005)「<sup>75</sup>、《佛規十愿》「<sup>76</sup>(2008)、《白陽聖訓——中庸》「<sup>77</sup>(2009)、《白陽聖訓——大學》「<sup>78</sup>(2011)、《白陽聖訓——論語》「<sup>79</sup>(2015)、《南屏家風》「<sup>80</sup>(2015)、《白陽聖訓——孟子》「<sup>81</sup>(2016)等等,「神道設教」不僅見證一貫道「天人共辦」之獨特性,也為一貫道留下大量的白陽經藏,提供一貫道建構道學體系之基本文獻,也成為學術研究之對象。

## 二、萬神助道,各方顯化

根據一貫道的說法,無生老中在此白陽普渡收圓時期,派下諸天仙佛,各處助 道顯化,《一條金線》云:

當此末會收圓日,天命佛祖共助盤;各地顯化警迷子,歷受塵苦為坤乾。仙佛救世終不倦,愚夫孰能盡悟穿;……今時辦理皇娘事,仙佛無處不助肩; 天命傳來非小可,惺心踴躍速向前。時時刻刻懷誠念,信心不移道念堅;誠心自有仙佛鑒,分寸不負汝心田。<sup>182</sup>

為了渡化有緣眾生,仙佛除了上述飛鸞宣化的方式以外,也透過其他種種方法,只要對修辦道存著信念和誠心,仙佛無不成全助化。以下臚列一些實例來說明一貫道 仙佛助道顯化的普遍現象。

## (一)法會之殊勝

一貫道的發一組在臺灣傳道初期,韓恩榮<sup>183</sup>(1901-1995)老前人及各位前人共 識以開辦三天法會(又名「率性進修班」)接引新求道人。法會內容主要以一貫道

177 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——中庸》(南投縣:天元佛院管理委員會,2013年)。

<sup>170</sup> 院長大人:《天道真理講義——教材本(上、中、下)》。

<sup>™</sup> 濟公活佛:《佛規諭錄——十五條佛規》(臺北:明德出版社,2008年)。

<sup>172</sup> 仙佛合著: 《道之宗旨(白陽聖經)》(袖珍本)。

<sup>173</sup> 聖賢仙佛齊著:《世界大同》(臺南縣:同義宮管理委員會,2003年)。

<sup>174</sup> 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材)。

<sup>175</sup> 聖賢仙佛齊著:《百孝經聖訓》(南投縣:光慧文化事業股份有限公司,2010年)。

<sup>176</sup> 聖賢仙佛齊著:《佛規十愿》。

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> 聖賢仙佛齊著: 《白陽聖訓——大學》(南投縣:天元佛院管理委員會,2016年)。

<sup>179</sup> 聖腎仙佛齊著:《白陽聖訓——論語》。

<sup>180</sup> 光慧文化編註:《南屏家風聖訓簡註》。

<sup>181</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——孟子》。

<sup>&</sup>lt;sup>1♥</sup> 濟公活佛著:《一條金線——附註解·修道與仙佛之關係》,頁 41。

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> 白水聖帝:一貫道發一組老前人,姓韓諱恩榮,字杰卿,又名雨霖,又字潔清,晚年自號白水老人。河北省寧河縣人,生於清光緒廿七年(1901),民國卅七年(1948)奉孫祖之命來臺灣傳道,眾人公推為「道長」,民國八十四年(1995)2月22日歸天,享年95歲。成道之後,維皇上帝敕封為「白水聖帝」。以下簡稱「韓老前人」。

基本義理及求道後之修辦方向編排成課題,由道中前輩、點傳師或講師向班員傳授。後來,雖因應時代變遷及開荒海外各國因時因地制宜或改為兩天,這種鼓勵參加法會以啟發求道人發心修辦的方法,一直被發一組以下各單位沿用至今,這也是發一組道場的特色之一。

所謂「天事人辦,人賴天成,人能弘道,天借人云」<sup>184</sup>,為了渡化九二原人的種種籌劃,只要人間道場有所共識,上天也會配合及助化。濟公活佛曾降壇批示〈法會之殊勝〉云:

白陽應運,儒家收圓,一貫性理心法薪傳。中華難生、明師難遇、真道難逢;如今三難皆易,而緣者登堂入室,求得一指玄牝靈光,指開覺路,會見真佛。然佛門大開引九六,聚賢英,設法會,入此佛門之第一步也。三曹驚動,眾神搭幫,請壇詞語,二十八宿,共護法壇,鬼神聽旨,勿冥勿頑,地曹玄祖,沾光俱聞。一大事因緣,切莫放縱,聚神諦聽,開啟良知真智慧。焚表愿立訴於諸佛,表以此發心,始終如一,建功立德。聖道共助,三施並行,諸法佛真齊助收圓也。<sup>185</sup>

從訓中可探知場場法會皆是驚動三曹、眾神打幫,以下將參照相關仙佛聖訓列舉法會乃天人共辦之殊勝法緣。

#### 1. 宣讀〈請壇詞〉,諸佛菩薩到壇

法會開始時,會先進行獻供及請壇之禮節,主班點傳師宣讀〈請壇詞〉即代表 十八代弓長、子系祖恭請無生老中到壇,同時敕令各位法律主、二十八宿、天龍八 部護法壇,鬼神也要聽旨助道打幫。仙佛聖訓云:

法會一開驚天地,諸佛菩薩皆到壇;為了成就眾善信,仙佛亦也護周全。<sup>186</sup> 由此可知,法會是一場驚天動地的天人聚會,是開啟眾生良知真智慧的一大事因緣, 諸佛菩薩皆奉天命到壇護持。對於宣讀〈請壇詞〉之意義,濟公活佛降壇批訓叮囑 各位點傳師:

今日你們皆是身擔點傳,辦道就是你的本份。……如果你不常辦道、不常點道、不常請壇,你會講〈請壇詞〉陌生了。……〈請壇詞〉是能請動諸天仙佛、老中至壇,所以這千萬別忘了,這像你們的生命重要,懂嗎?<sup>187</sup>

一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺中道場壇主班),編號:  $\rm fycd20180318040403\, \circ$ 

<sup>188</sup> 發一崇德聖訓中心:《一貫真傳之殊勝》(南投縣:財團法人光慧文教基金會,2021年),頁38-40。

<sup>186</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——成聖志成佛愿〉(發一崇德:新加坡道場社會界華語 二天率性進修班),編號:fycd20170916090002。

<sup>「</sup>题一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——道棒相承圖〉(發一崇德:日本道場社會界日語一天 天職立愿法會),編號:fycd20151129080101。

可見〈請壇詞〉有其不可思議力量,能請動老中及諸天仙佛到壇,這也是建立在十八代祖奉命掌道盤辦理三曹普渡的天命之上。

#### 2. 四大法律主護法

由於法會是三曹參與,包括在場所有人的累世冤親債主都能出席,仙佛聖訓云:

何謂三曹?天曹、地曹、人曹。仙佛也要來這裡跟你們結個緣。那地曹呢?你的祖先跟你們有緣,還有冤親債主都會來到外面聽課。……你若誠心聽講,你們的祖先就比較輕鬆,他們都跪著聽,不像你們都坐著聽。<sup>188</sup>

為了讓法會能順利進行,白陽道場的四大法律主:關法律主(關聖帝君)、張法律 主(桓侯大帝)、呂法律主(孚佑帝君)及岳法律主(武穆元帥)也奉命臨壇護法。 仙佛聖訓又云:

法會一開驚地天,師徒相聚厚佛緣;壇前班員為師喚,遵守佛規此兩天;法 會一開實殊勝,四大法律護兩邊。<sup>189</sup>

三日護法呂岳關張,豈容孽子干擾佛堂;天時緊急末後一戰,趕上普渡莫再 徬徨。<sup>190</sup>

足見,在有形人的層面,仙佛會不時提醒主事者及班員須遵守佛規行事;在無形靈界方面,仙佛也會保護法會現場以免受到無形業力及冤親債主的干擾。

## 3. 三天主考鑑班

在法會當中,還有一位名為三天主考(鑑班院長<sup>191</sup>)的仙佛扮演著重要的角色, 仙佛聖訓云:

法會三天迅速過,不知珍惜乃愚男;來此且將心放下,恭恭敬敬端坐前。……弟妹好好聽完全,半途而廢不該焉;為兄鑑班功過記,朱筆一一記明全;因時制宜不多示,退隱一旁鑑聖班。<sup>192</sup>

為兄職責把班鑑,朱筆隨時帶身邊;是誠是虛己明曉,為兄一一記簿單;佛 規謹守莫怠慢,好自為之聆真詮。<sup>193</sup>

191 「鑑班院長」,亦有作「監班院長」,即一貫道尊稱的「院長大人」,茂田師兄。

<sup>188</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界台語二天率性進修班),編號:fycd19930501010101。

<sup>189</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:新加坡道場社會界華語二天率性進修班),編號:fycd20161029090002。

<sup>190</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——論語(四)》,頁 142。

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:泰國道場社會界三天率性進修班),編號:fycd19940303120503。

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——人中之人〉(發一崇德:國內其他道場社會界國語三天率性進修班),編號:fvcd19830430999999。

三天主考也是白陽道場的主考官,在法會中除了負責鑑班,也詳細記錄在場每一個人的表現。三天主考降壇批訓時,往往都會提醒大家要謹守佛規、正襟危坐專心聆聽,參加法會要有始有終,因為大家的表現都會一一記錄在案,成為最後按功定果的憑據。

#### 4. 過往九玄七祖到場沾光

對參加法會的班員來說,最可貴的莫過於自己過往的九玄七祖(若仍在地府) 亦有機會來到法會現場接受佛光普照及法雨滋潤,仙佛聖訓云:

參加率性進修班,九玄七祖天恩沾;一同來到佛堂也,一朵白蓮跪後邊;道之殊勝三曹濟,凡夫豈能俗眼觀。<sup>194</sup>

兩天法會振精神,徒兒入班否感恩;感謝引保成全己,感謝累世因緣深。……勿忘玄祖亦期盼,一朵白蓮地藏領;跪於後邊同聽課,望爾聽課必專心。<sup>195</sup>

訓中指出,九玄七祖非常期待自己在世的子孫能求道參加法會,如此一來他們就有機會向地藏王菩薩領一朵白蓮花來到法會現場聆聽道理,減輕地獄之苦。在聽講中,深刻領悟因果而知錯化怨,自身罪業將得以減輕。

#### 5. 畢班立愿佛盤註冊

能順利完成兩天/三天法會課程的班員即可參與畢班立愿儀式,稱為「佛盤註冊」,仙佛聖訓云:

三生有幸聞上乘,天榜掛號美名真;兩天法會爾加入,佛盤註冊沾天恩。<sup>196</sup> 兩天法會佛規遵,佛盤註冊殊勝今;有緣能夠班程入,率性進修了然深。出班以後愿實踐,重聖輕凡篤行穩;財法雙施德功建,信念堅定圓滿臻。<sup>197</sup>

有機會求道得明師一指點,是「天榜掛號,地府抽丁」;能入率性進修班法會並圓滿畢班立愿,是「佛盤註冊」。「佛盤註冊」非常殊勝且意義重大,對班員而言是立志效法聖賢仙佛,出班後能照愿實行,自然加入白陽期上天大開科選、選聖拔賢的行列;對九玄七祖而言,因子孫立大愿能進一步沾光,在地府亦可晉升;對冤親債主而言,藉此法會得以旁聽,明因悉果而知錯化怨,更見班員立愿迴向,怨嗔消

一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——心念篇〉(發一崇德:臺南道場社會界國語二天率性進修班),編號:fvcd20171125070001。

<sup>194</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20170826030703。

<sup>196</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界越語二天率性進修班),編號:fycd20150503010101。

 $<sup>^{197}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:高雄道場學界國語二天率性進修班),編號:fvcd20171125060401。

減,冤債可減清。總而言之,法會集合了天人共助的巨大力量,是轉動眾生自性覺 醒的法輪,是白陽弟子邁向成佛之道的轉捩點。

### (二)三誠七助,一誠九應

一貫弟子認為,只要誠心修辦道,上天及仙佛的助化是無所不在的,仙佛聖訓云:

盼望徒兒人人真修實辦,為師一定助徒兒一臂之力。徒有三分心,師助七分力,好嗎?<sup>198</sup>

爾有三分心愿誠表,上天七分助力加肩;事在人為天人共辦,人賴天來天靠 人言。<sup>199</sup>

諸天仙佛同助道,三誠七助不虚言;盼吾弟妹精進辦,功圓果滿證品蓮。<sup>200</sup> 濟公活佛降壇批訓常言:「徒有三分心,師助七分力。」這「三誠七助」儼然已成 為白陽修士普遍的信念。仙佛聖訓又說:

天真率性來修辦,無有機巧上天瞞;眾有一分之誠意,上天九分加助滿;唯 盼吾之好徒眾,勤於修辦證佛仙。<sup>201</sup>

人有善愿天定助,何愁大道不能弘;一誠九應天助肩,渡盡有緣彼岸登;萬家生佛師之愿,唯盼徒兒助師行。<sup>202</sup>

可見後來濟公活佛聖訓又說:「徒兒有一分心,師助你九分力,讓你十分圓滿」, 這「一誠九應」似乎又形成白陽弟子更大的修辦動力。

其實不論「三誠七助」還是「一誠九應」,在在都說明了上天欲渡化九六原佛子的急迫性,而萬神助道的力量無不體現在一貫弟子日常生活的方方面面。為了記錄及傳述上天派遣諸天仙佛搭幫助道的事實,一貫道各道場皆有彙集近代有關萬仙菩薩顯化事蹟並付梓出版,如《仙佛慈悲顯化專輯——真人實事錄》<sup>203</sup>、《感應三

112

<sup>198</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——策馬京城〉(發一崇德:日本道場社會界一日立愿法會),編號:fycd20190617081099。

<sup>199</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺中道場邱氏佛堂安座),編號:fvcd19980301040402。

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:彰化道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20130824020301。

 $<sup>^{201}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雪梨道務中心潘氏佛堂安座),編號:fycd20130331250298。

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20070521030803。

<sup>203</sup> 廖瑞民、莊雅婷整理彙編:《仙佛慈悲顯化專輯——真人實事錄》(臺中:正和佛堂,2003 年)。

千一一師徒如父子》<sup>204</sup>、《感應三千一一牽徒的手》<sup>205</sup>、《道化十方——為上天大開普渡作見證》<sup>206</sup>、《一貫道的殊勝》<sup>207</sup>、《看見生命的奇蹟》<sup>208</sup>、《愿力與業力》<sup>209</sup>、《生死一線間》<sup>210</sup>、《道之尊貴——感應篇》<sup>211</sup>系列等等。

在這不計其數的案例中,有仙佛大顯神通而大難不死者、有病重垂危仙佛妙手回春者、有種種意外千鈞一髮仙佛旋乾轉坤者、有仙佛借人借事點化愚迷者、有發心渡人仙佛助化圓其心願者、有國外開荒仙佛指引撥轉因緣者、有無形業力纏身仙佛居中調停者、有仙佛於日間或夢中顯相指點迷津者,有各種疑難雜症仙佛顯化調解者……凡此種種,不一而定,每一篇皆是真人真事,斑斑可考,感人肺腑,發人省思,正如《一條金線》云:

仙佛無處不慈憫,仙佛無處不成全;仙佛無處不考驗,仙佛無處不助肩。仙佛無在無不在,玄妙非可俗眼觀。<sup>212</sup>

而考察這些實例過程中不難發現,凡誠心修辦者、有真功實善者、真誠懺悔者、發 善心愿者,仙佛往往加以助力,仙佛聖訓云:

愿大力大師助力,人有善愿感上蒼;諸佛諸祖同助道,菩薩仙真理天幫。213

愿大力大非虛語,皇天不負苦心童;惟賴愿力抵業力,吐故納新各不同。生命從此而改變,信念守定二六中;望徒各自再發愿,道之力量展無窮。<sup>214</sup>

進一步說,當事人之發愿是以實際行動而表誠心,例如:渡人、助印經典善書、清 口茹素、三施並行(財施、法施、無畏施)、參辦道務、開設佛堂等,行功立德以 迴向冤親債主,仙佛才有立場居中調停撥轉而解冤釋結,仙佛聖訓再指出:

如今末後時已緊,天災人禍步步逼;而人無有功德性,豈可撥轉這業力。215

<sup>204</sup> 師誠編著:《感應三千──師徒如父子》(臺中:光慧文化事業股份有限公司,2014年)。

<sup>206</sup> 吳進雄著:《道化十方——為上天大開普渡作見證》(臺中:光慧文化事業股份有限公司,2012 年)。

<sup>207</sup> 李英鳳著:《一貫道的殊勝》(雲林縣:斗南彌勒佛院,2015年)。

<sup>208</sup> 廣濟書院:《看見生命的奇蹟》(高雄:發一慈法廣濟道場,2018年)。

<sup>200</sup> 范聖杰: 《愿力與業力》(新北市:明德出版社,2004年)。

<sup>210</sup> 張達夫:《生死一線間》(臺北:明德出版社,1998年)。

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> 三峽靈隱寺:《道之尊貴——咸應篇》(一至四)(臺北縣:天道之光出版社,1996-2003年)。

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> 濟公活佛著:《一條金線——附註解·修道與仙佛之關係》,頁 42。

 $<sup>^{213}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號: $\mathrm{fycd}20171209030900$ 。

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——匿道不現〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率 性進修班),編號:fycd20150815031201。

 $<sup>^{215}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——真知真覺〉(發一崇德:高雄道場社會界國台語二天率性進修班),編號:fycd20111210060001。

生死骨如山,因果復循環;欲消冢孽債,還當德為先。<sup>216</sup>

現在的天災人禍來自於業力,業力的牽纏,每個人都有他的業力,只是多跟少,早來跟晚來而已,只要你好好行功立德,將來就能夠逢凶化吉。<sup>217</sup>

誠然,唯有真誠發愿才能得到菩薩仙真的助化,唯有真功實善才足以消冤孽抵業力。 仙佛在悲智雙運中,啟發眾生明瞭因果報應之真實不虛,亦引導眾生自助天助、自 性自渡之不變真理。

## 三、菩薩仙真立愿下凡,共助收圓

《皇中訓子十誡》記載,為了扶助彌勒佛完成白陽期普渡收圓之艱鉅任務,濟公活佛及月慧菩薩受命掌道盤辦理三曹普渡,仙佛神聖皆奉命倒裝降世:

現如今白陽展彌勒應運,命天然掌道盤普化中西;先天裡中不留仙佛神聖, 齊投胎共化世扶助聖基。<sup>218</sup>

極樂國今時淒涼甚,為救世仙佛共臨東;四億子共同投凡界,今時下誰曉誰根恆。<sup>219</sup>

由此可見,青陽、紅陽二期已經得渡回天的四億仙佛目前也已陸續降生東土,各處宣化,共助白陽這一大事因緣。在天人共辦的法會中,仙佛飛鸞宣化頻頻提醒:

來自理天眾原郎,肩負使命下凡鄉;今為道務之成長,志同道合聚一堂。理 天承諾不能忘,信誓旦旦表中娘;責任負起道開創,任重道遠度原皇。<sup>220</sup>

來到人間皆乘愿,勿忘理天諾言承;答允皇中人間降,為挽佛子彼岸登。道 劫並降收束日,齊辦三曹助濟公;完成末後一著事,同心同德駕法艇。<sup>221</sup>

仙佛不斷耳提面命、諄諄教誨之目的,無非告誡白陽弟子莫忘在理天皇中蓮前立下 的誓愿,在人間切記要同心同德、團結合作,渡化成全九六億原胎佛子,協助弓長、 子系祖完成末後一著收圓大事,才算是立愿了愿。

在發一組崇德道場曾發生的一個真實案例可作為白陽弟子之借鑑。吳景山,字 岳峰,雲林縣林內鄉人,生於民國卅四年(1945),就讀逢甲大學二年級時求道。 自民國五十六年(1967)參加三天法會,蒙受仙佛及道中前輩的法雨滋潤後,遂發

<sup>220</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺中道場柬埔寨翻譯人才研習班),編號:fycd20170808040302。

<sup>216</sup> 濟公活佛著:《一條金線——附註解》,頁 58。

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——慈悲喜捨〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班),編號:fvcd19990612040301。

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·九誡》,頁 64。

<sup>219</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡》,頁71。

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班), 編號:fycd20170826040403。

心修辦渡化同學,成立了全省第一個學界伙食團,成為學界道務的先驅。結緣訓中 敘述:

景山原居在河漢,文昌府中之西園;三期末劫普渡年,各有職責身上擔。滿天星斗皆下世,奉命渡化眾原男;景山自然不例外,負責年輕之一班。…… 景山毅然向中別,尋找有緣去降凡,來到吳家受栽培,漸漸成長待機展。<sup>222</sup>

原來吳景山本是理天文昌府中的仙官,在三曹普渡之因緣當中,奉命降凡渡化年輕 學子。因此,在就讀大學時期得道參加法會後,即發心渡化同學及積極推動學界道 務乃先天本愿所使然。

詎料畢業退伍後,因一時觀念轉變,認為無雄厚錢財資助難以推動道務,即決 定全心投入凡業,結緣訓中透露:

往後上天為考驗,奈吾心志不夠堅;看人賺錢有財勢,渡人只要以一言。吾竟一時動了念,不顧一切去涉險;為求辦道之方便,還有種種之因原。從此計劃走貿易,開起公司做老闆;誰知因此凡業重,離道日比一日遠。為了事業有成就,交際應酬總難免;可嘆自身苦海陷,明知故犯造罪愆。悲的是前功盡棄,落個遺憾萬萬年。<sup>223</sup>

在繁冗的業務中,為了商務往來的需要,因交際應酬過多,不僅戕害了身心,也淡忘了原先的宏誓大愿,逐漸和道場失去聯繫而至銷聲匿跡。民國六十七年(1978)的一場大病讓吳景山受盡了病魔的折騰,群醫束手無策,在同年捨棄了白髮雙親,抱著壯志未酬的終身遺憾而歸返理域。

難能可貴的是,吳景山在病情嚴重時,曾親自向老前人真心懺悔。這段往事, 在民國七十五年(1986)結緣訓中,道出了個中關鍵:

只幸臨行心懺悔,一念真誠表心扉;默禱上天自告罪,景山方得把家回。……該賞即賞罰則罰,天律公正完無缺;本來吾難復本位,天憫吾功再復回。<sup>224</sup>

吳景山能在臨終前真誠向上天懺悔,才得以受老中慈悲赦罪。然而功歸功,過歸過, 上天寸功不昧復其本位為「文錦天仙」。

發一組韓老前人在世時常勉勵大家:

今天我們是活佛的弟子,全是小活佛,不能把自己看輕,我們都是追隨我們師尊師母、奉老中之命,倒裝轉世打幫助道,我們立的愿就是我們的使命。

-

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> 沈信舟、鄭鐵城等編撰:《大仙傳》(雲林縣:發一崇德雲林道場幫辦策劃中心,1999 年),頁 184-185。

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> 沈信舟、鄭鐵城等編撰:《大仙傳》,頁 186-187。

<sup>224</sup> 沈信舟、鄭鐵城等編撰: 《大仙傳》,頁 187。

我們得道就信,發心立愿、捨身辦道、渡人行功,這證明我們有佛根,祖上 有德行,才能遇見明師得道不捨。225

按照韓老前人的說法,不管在任何因緣啟發之下,最終願意走上修辦這條路者,都 是有根基、有使命來的。因此,不能把自己看輕,更當把握時機立愿了愿,堅持到 底,方不違背個人先天本愿而留下遺憾後悔,誠如文錦天仙以自己的經歷作為同修 之深切提醒:「修者若能志恆持,將來必然不吃虧;千萬千萬考莫退,一切只在自 心為。酒色財氣四堵牆,不慎沾之性命危;盼眾以吾為借鏡,永矢弗諼愿莫違。」

總結以上所論,天人共辦是一貫道傳播與發展中由維皇上帝天命主導而衍生神 人合作之獨特模式,濟公活佛多次降壇批示:

師徒因緣如父子,今生來生緣相續;徒等有心共發愿,普渡三曹收圓濟。227 三曹普渡收圓事,天命為師闡真詮;師徒攜手共協力,共創世界彌勒園。228 師徒連心辦收圓,辦收圓;完成大事回鄉里,回鄉里。龍華大會來相見,來 相見;享受天倫萬八年,萬八年。229

當中揭示了天事人辦,人賴天,天靠人,天人一貫之深邃意涵,而「三曹普渡收圓」 大事,師徒攜手協力完成」即是天人共辦之最佳寫照。

# 第四節 一世修一世成——真修實辦之證果研究

## 一、「一世修一世成」之意義初探

從本論文第二章第三節之研究得知,一貫道之修持觀是「先得後修」,因此得 「末後一著、明師一指」只是開始,所謂「師父領進門,修行在個人」,「後修」 的工夫仍屬必要。 仙佛聖訓云:

末後一著普渡事,驚天動地天命頒;各有愿力與使命,真功實善證品蓮。一 指超生未成道,當知辦道方成焉。230

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> 光明集刊編委編輯:《白水老人道義輯要》(南投縣:埔里天元佛院,1996年),頁 86。

<sup>226</sup> 沈信舟、鄭鐵城等編撰: 《大仙傳》,頁 188。

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——開好會〉(發一崇德:紐約道務中心一天進修班), 編號:fycd20180520000001。

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:彰化道場社會界國語二天率性進修班), 編號:fycd20041023020601。

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺中道場社會界台語二天率性進修班), 編號:fycd19931031040501。

<sup>230 《</sup>李如翼點傳師結緣訓》(新北市:三峽靈隱寺文書組,2007年),頁50。

因此,還必須繼以修道、辦道才能有所成就,這也是一貫道白陽應運的殊勝——「一世修一世成」,仙佛聖訓云:

一世修一世成,這是白陽時期道降火宅之可貴。231

然而,「一世修一世成」的意義為何?白陽弟子「一世修一世成」何以可能?在仙佛聖訓中也有明確闡述:

今逢三曹普渡時,得道真理緊修持;一世修來一世成,脫離輪迴了生死。<sup>232</sup> 道真理真天命真,至尊至貴非虚言;一世修之一世成,實非欺爾當明全。成佛成聖成庸俗,皆由爾心不由天;徒眾乃為才智者,前進後退有主權。實心無二天事辦,終可成就果滿圓。<sup>233</sup>

普渡的因緣,天廣開科選,拔取仙佛賢聖,一世修成故,通天之路,光明朗 朗一指點,抱道奉行,十條大愿持戒嚴,守誠一生。<sup>234</sup>

當曉一世修一世成,可以真正印證大道之尊貴,你只要真修,你只要真辦,你只要真行,你只要真心,一定可以返鄉無極,一定可以印證果位。<sup>235</sup>

訓中說明,所謂「一世修一世成」是指白陽修士在這一世得道,若能在這一世真心修辦,一定可以在這一世結束後脫離輪迴了生死,回返無極故家鄉證得果位。而「一世修一世成」得以可能,是建立在道真理真天命真及白陽期上天大開普渡廣開科選的基礎上,白陽弟子得道以後即可投入三曹普渡聖業,立愿了愿,行功立德之必然結果。

## 二、一世修一世成之印證

一貫道天命之尊貴與殊勝不可思議,其中還可以透過「結緣」申請已歸空(或 超拔<sup>236</sup>)之亡靈再回來結續佛緣,一篇題為〈結緣禮節〉的仙佛聖訓云:

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——濟公叮嚀〉(發一崇德:雅加達道場社會界印尼語一天壇主班),編號:fycd20180602140303。

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界台語三天率性進修班), 編號:fvcd19920501010101。

 $<sup>^{233}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——論學修講辦行〉(發一崇德:苗栗道場人才精進班),編號:fycd20201011050001。

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——得學明行道〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20120107030406。

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——前仆後繼〉(發一崇德:印尼棉蘭道務中心壇主班),編號:fycd20180709220201。

<sup>236</sup> 詳見第五章第四節之闡述。

結緣禮節當有序而不紊,首呈表文,焚告上天,方可以引靈至壇。眾仙等亦 隨其後護壇,所之一切,乾坤分班。而今道中,以結緣更印證道不白修,誰 修誰成。<sup>237</sup>

在點傳師主持之下,請求結緣者呈奏〈結緣表文〉<sup>238</sup>之後,受命之仙佛即可攜帶亡靈透過三才飛鸞開沙,敘述其歸空後之經歷、在理天之情形及對其家屬與後學成全叮嚀,而在世有真功實善者,還可以報出明明上帝所敕封之果位封號。

對於白陽期修辦之殊勝,白水聖帝在聖訓中敘述:

夫真修者,必有所成,必有所為,必有所證。成其道場之棟樑,為其眾生之榜樣,證其白陽之天榜。故上天慈憫降道,挽化有緣之眾生,人人得之。真修者在其道中,真行、真修、真辦、真成。時日一到,必能成就其果位,按其陽世間之德性功德,按功定果。或仙佛院、或天佛院、或各府各洞、或各於累世因緣之仙佛,隨行化眾,此乃是白陽天道之殊勝。<sup>239</sup>

訓中指出,凡是得道之白陽弟子,若能真修、真行、真辦,在世有所作為,除了擔當道場中的棟樑人才,廣渡有緣,為眾生之標杆模範;如此一來,當時機因緣一到,必能有所成就。上天寸功不昧,將憑據其在世之德性功德,按功定果,以證白陽天榜。此後將於理天仙佛院、天佛院、各府各洞繼續修煉,或追隨其累世因緣之仙佛,隨行化導眾生。

從《大仙傳》<sup>240</sup>、《名標天榜》<sup>241</sup>等多本結緣訓中得知,上天敕封之果位封號 有仙子、天仙、真仙、真人、仙人、仙真、仙姑、大仙、元君、仙母、仙長、真君、 菩薩、大帝、聖帝等等,誠如聖訓中所言:「你們看看成道的大仙、菩薩、天仙、 真君,一個個都是在道場真功實善」<sup>242</sup>、「不論果位之大小,皆由真功而證得」<sup>243</sup>, 可見這些果位封號乃是按功定果,恰如其分,實至名歸。

 $<sup>^{237}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——結緣禮節〉(發一崇德:雲林道場聯合結緣),編號:fycd20110316010110。

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> 參發一崇德道務中心:《表文格式(三表五愿)·結緣表文》(南投縣:財團法人光慧文教基金會, 2019年),頁10。

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——結緣禮節〉,編號:fycd20110316010101。

<sup>240</sup> 沈信舟、鄭鐵城等編撰:《大仙傳》。

<sup>241</sup> 雲林道場:《名標天榜(七)》(南投縣:發一崇德道務中心,2018年)。

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓――結緣禮節〉,編號:fycd20110316010101。

<sup>243</sup> 雲林道場:《名標天榜(八)》(雲林縣:發一崇德雲林道場幫辦中心,2020年),頁97。

## 三、暫定果位,待龍華會定品蓮

仔細研究眾多的結緣訓可發現一特殊現象,即上天所敕封的果位封號會隨著亡靈之家屬及其後學修辦之提升而有所晉升。如發一天恩祁前人<sup>24</sup>的父親第一次(1948)來結緣的位階是「天佛院練習職員」,當時祁前人追隨韓老前人剛來臺灣開荒,時局困頓,道務舉步維艱,結緣訓中云:

日後道務昏昏暗,考煉火候驗心田; ……至時方寸莫可亂,頭低地下也心甘。 貧賤不移威不改,安貧樂道養浩然; 自有一天出頭日,秉忠執孝修幾天。<sup>245</sup>

果然,隔年秋天,祁前人即受官考被拘押三個半月,又遇上臺幣幣制改革,生活拮据陷入窘境,一籌莫展。結緣訓中似有預言,將有天考人驗,要祁前人沉著應對,遇貧賤威武皆不改心志,未來自有出頭天。第二次(1971)再結緣時,其父已晉升為「裕德大仙」,結緣訓曰:

若非是兒孝誠趁機而建,勤修煉苦口勸那有今天;父從前居佛院職務勤辦, 又加兒經磨煉二六無間。中念此直升封裕德仙位,在此際父愧感不敢承擔; 受恩師又加勸方謝恩典,此一段乃是父居理經原。<sup>246</sup>

皇中肯定其父親在天佛院精勤修煉,再加上祁前人真誠修辦、遇考不退,令其父在理天也獲得升封,再印證在世子孫能恆誠行道,九玄七祖皆能沾光之真實不虛。

又如發一靈隱李前人<sup>247</sup>成道歸天後,第一次(1983)來結緣的果位是「文慈仙君」<sup>248</sup>,後繼的陳前人克紹箕裘,將發一靈隱之道務繼續開拓,更為宏展。當陳前人成道回天後來結緣時(1992),證得菩薩果位,而李前人也同時晉升為「文慈菩薩」<sup>249</sup>。這即是「前人種樹,後人乘涼;後學圖強,前賢沾光」的最佳寫照。以下將發一組各單位前人輩成道回天後,受封果位有晉升狀況者彙整列表,以便作進一步探析。

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> 至德大帝:一貫道發一組天恩單位領導前人,姓祁諱玉鏞,字裕修,河北靜海人。民國五年(1916) 誕生,民國廿九年(1940)在塘沽求道後,即聞道不捨。民國卅七年(1948)奉命來臺灣開荒傳道,民國八十一年(1992)歸天,享年77歲。成道之後,維皇上帝敕封為「至德大帝」。

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> 天恩宮道務中心:《體行身教的仁者——至德大帝成道十周年紀念》(臺北:天恩宮,2002 年),頁 89。

<sup>246</sup> 天恩宮道務中心:《體行身教的仁者——至德大帝成道十周年紀念》,頁 94。

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> 文慈菩薩:一貫道發一組靈隱單位領導前人,姓李諱鈺銘,天津市人。民國元年(1912)誕生,民國 廿八年(1939)得道,從此聞道不捨,勇往直前。民國卅六年(1947)奉命來臺灣開荒傳道,民國七十 二年(1983)成道,世壽72歲。成道之後,維皇上帝敕封為「文慈仙君」,後晉封為「文慈菩薩」。

<sup>248</sup> 參天元佛院:《光明集刊(第四期)》(南投縣:光明集刊雜誌社,1996 年),頁 55。

<sup>249</sup> 參天元佛院:《光明集刊(第四期)》,頁68。

第一次結緣 後續再降增批訓 所屬道場 前人輩 No. 年分 果位 年分 果位 真修大仙251 真修真君252 1 發一德化 林廷材 1960 2006 清閒大们253 2 發一靈隱 劉振魁 1965 1985 清閒仙長254 晉德大仙255 晉德大帝256 發一晉德 郝金瀛 1966 2013 文恥真人257 文恥大帥258 發一光耀 王連玉 1983 4 1995 文慈仙君259 文慈菩薩260 5 發一靈隱 李鈺銘 1983 1992

1983

表 4-1: 發一組各單位前人輩果位晉升記錄表250

從此表所呈現的情況可知,已成道回天者之果位乃屬暫定果位,在白陽期大開普渡一大事因緣當中,仍有機會因為直系親屬或直屬後學之在世作為而有所提升。以上所述乃白陽道場之普遍現象,實例不在少數,而且並非只局限在前人輩身上。直到普渡收圓使命完成,老中將召開龍華大會,彌勒祖師將登寶台點將封仙,按功定果,賜予九品蓮台。屆時也將選出三千六百聖、四萬八千賢,重列白陽仙班,是謂「重整天盤」。

了了大们261

2011

普化仙母262

## 本章小結

發一慈法

萬梅華

在一貫道的道統三期觀中,九六億原胎佛子經過了六萬年的輪迴轉變,終於迎來了白陽期普渡收圓之進程。為了確保這末後一大事因緣能順利開展,上天在白陽期之鋪排可謂煞費周章。

<sup>250</sup> 資料來源:參考相關結緣訓及其後學撰寫之生平道範彙整自製,僅羅列果位有晉升之案例。

<sup>251</sup> 参天元佛院:《光明集刊(第八期)》(南投縣:光明集刊雜誌社,1997年),頁 62。

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> 參《真修永續——真修真君成道六十週年感恩紀念專刊》(新竹縣:發一德化仁和佛院,2020 年), 頁 180。

<sup>253</sup> 參林榮澤:《開道先鋒——劉振魁前人略傳》(臺北:明德出版社,2007 年),頁 113。

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> 參靈隱寺道務中心:《開道先鋒——清閒仙長成道四十週年特刊》(臺北縣:三峽靈隱寺,2002 年), 頁 45。

<sup>255</sup> 参天元佛院:《光明集刊(第十七期)》(南投縣:光明集刊雜誌社,1999年),頁74。

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> 參圓德佛堂:《晉德大帝成道五十週年結緣訓》(雲林縣:發一晉德,2013 年),頁 11。郝前人曾於 1991 年隨濟公活佛至印尼崇信壇批訓,得知當時已晉升為「晉德真君」,參發一崇德祥合區:《飲水思源》(雲林縣:莿桐聖德宮,2006 年),頁 216。

<sup>257</sup> 參《文恥真人結緣訓》(桃園市:光耀佛堂,1984 年),頁 12。

 $<sup>^{258}</sup>$  多《文恥大帥結緣訓》(桃園市:光耀佛堂,1996 年),頁 28。2019 年,白水聖帝於光耀佛堂降壇批示:「文恥本為文實大帥,因謙卑故而稱恥,今日正名為文實」,參《文實大帥、慈正元君慈悲指示訓暨聯合結緣》(桃園市:發一光耀佛堂,2019 年),頁 11。

<sup>259</sup> 參天元佛院:《光明集刊(第四期)》,頁 55。

<sup>260</sup> 參天元佛院:《光明集刊(第四期)》,頁68。

<sup>261</sup> 参天元佛院:《光明集刊(第九期)》(南投縣:光明集刊雜誌社,1997年),頁74。

<sup>262</sup> 參《普化仙母暨普化真君結緣訓》(屏東縣:發一慈法普化壇,2011年),頁11。

首先,無生老中定位了白陽期主事之仙佛——彌勒佛掌天盤,濟公活佛及月慧菩薩掌道盤;同時也說明了普渡收圓要完成的使命——挽三曹同證菩提,救眾生共出水火,收萬旁歸於一理,集千門大會三元。弓長祖、子系祖同領天命後,以明明上帝的天命為主軸,以末後一著「明師一指點」為接引,以九六億原佛子為對象,以三曹時空為道場,正式啟動了大開普渡收圓之契機。

自六祖惠能以後「道降火宅」,王十五祖辦理出細收圓大闡「儒家應運」,定位了白陽期普渡收圓之時代特徵。道降火宅是天命應運在庶民身上,由一般老百姓承擔起傳道渡眾的責任,而渡化的對象順序為「先渡貧後渡富再渡官宦,渡王侯渡萬國同登天梯」。為了讓各階層人士能投入修辦道的行列,白陽期以儒家為應運,提出在家出家、聖凡兼顧之方便法門。從道化家庭及生活中,落實三綱五常、五倫八德,傳揚一貫真儒風,由個人到家國天下,重復古禮,實現孔孟大同理想。

為了扶助彌勒佛完成末後收圓大事,老中有命「滿天星斗都下世,五方列仙下 天宫」<sup>263</sup>,諸天仙佛紛紛各處搭幫助道,或飛鸞宣化、或各方顯化、或立愿下凡, 形成了白陽普渡天人合一、神人共辦之殊勝因緣。在白陽應運三曹普渡之聖業中, 凡得道之白陽弟子,若能真修真辦真行,時日一到必能回返無極、證得果位,印證 白陽道場「一世修一世成」之殊勝內涵。至於白陽期三曹普渡之實務,將於下一章 繼續討論。

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> 金公祖師:〈彌勒救苦真經〉,收錄於明德編輯室編輯:《白陽經藏——諸佛菩薩慈訓1》,頁 131。

# 第五章 一貫道白陽應運「三曹普渡」之實務研究

「普渡收圓」是一貫道道統三期觀中降道渡化蒼生的最終目的,攸關芸芸眾生由有還無,歸根認中之終極歸趨,因而被視為白陽應運的最後一大事因緣。然而,「普渡收圓」對於一貫道而言,不只是理念層次的意志信仰,而是有著具體實務的實踐與見證,一貫道稱之為「道務」或「白陽聖業」,此「道務、聖業」凝聚著一貫道道親的修道、辦道、行道之向心力,從而成為其獨特的信仰模式。

作為開啟末後收圓的祖師,王十五祖已經為白陽期普渡收圓奠定了基礎。首先 是為普渡收圓的義理及內涵作了系統性的完整詮釋,同時也為普渡收圓之實務開創 了渡化三曹之先河。根據道中文獻,直到十八代弓長祖與子系祖同領天命掌道盤後, 才正式進入三曹大開普渡(簡稱「三曹普渡」)之時期。

然而,所謂「三曹普渡」到底是什麼概念?又是如何進行?為什麼一貫道在短短的幾十年當中就可以傳播到全世界五大洲八十多個國家?」與「三曹普渡」又有什麼關係呢?本章將以一貫道祖師著作及仙佛聖訓為立論之藍本,再輔以相關文獻,進一步研究白陽期「三曹普渡」之實務及其意涵。希望透過理性客觀的分析,探討白陽期收圓普渡三曹之內涵及其具體實踐,以觀察一貫道歸根認中、達本還原的救渡意義。

## 第一節 「三曹普渡」之意涵研究

對於「三曹」此概念的提出,早在袁十二祖的著作《金不換》及《萬靈歸宗》 即有明確的記載:

仙與佛只曉悟道,要道炁充滿三曹。2

一點丹心惟天表,真誠矢志耀三曹。3

無極圈太極判就生大道,分天地定陰陽又安三曹。4

五更裡,東方發皎,辦外功,修我內寶。自了漢兒不為高,固執之人不通竅, 天地三曹忙個不了。<sup>5</sup>

九六佛著耳聽,聽要分明,休要違悖惱娘親,謹遵天命三曹信。6

122

<sup>」</sup>參中華民國一貫道總會:《一貫道百年大世紀》,頁 16。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·骷髏短嘆》,頁 266。

<sup>3(</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·祝友壽月調》,頁 285。

<sup>4(</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換・急修真諦》,頁346。

<sup>5 (</sup>清)袁退安著:《萬靈歸宗全集·五更雲錦裳》,頁 32。

<sup>6 (</sup>清)袁退安著:《萬靈歸宗全集·浪淘沙》,頁 44。

就引文之內容而推敲,「三曹」應是指天地人。就一貫道道統之發展而言,袁十二祖乃處於開荒下種的階段,因此仍未有「渡化三曹」的說法或具體作法,但至少在其著作中,已經有「三曹」的用詞,只是此時的「三曹」和一貫道「渡化三曹」的內涵,並不等同。直到王十五祖承天景命辦理「出細收圓」時,對三曹普渡就有相當完整的論述,在其《歷年易理》中即多次出現末後收圓三曹普渡的內容:

上度星斗通河漢,下度十王徹九泉;中度有情森羅象,萬象總歸無極天。天 趕地催人緣湊,你看收圓不收圓。<sup>8</sup>

上度惺有象天河漢星斗,下度惺無明地幽暗普光;中度醒有情類中外九六, 這纔算大收圓一船總裝。<sup>9</sup>

由此可見,「渡化三曹」的範圍,包括了:氣天的「河漢星斗」、無明地的「幽冥眾生」、有情類的「中外九六(原佛子)」,而「渡化三曹」的意涵則在於要把天曹、人曹及地曹的眾生都渡惺,而能總歸於無極理天,才算是完成收圓的使命。因此,作為開啟收圓的祖師,在王十五祖時代就已有渡化三曹神祇的記錄:

丁丑領了無皇命,內外大事要辦全;先向中州度九曜,二十八宿度燕南。城 隍社令齊求道,洪鐘喚惺十殿閻。<sup>10</sup>

會星山淮濱會度的九曜,洪鐘會喚惺了社令城隍;二八宿度燕南趙北會上, 五魔星諸凶煞甘拜門牆。<sup>11</sup>

光緒三年歲次丁丑(1877),王十五祖領了無生老中天命之後,即開始渡化三曹的任責。在「人曹」方面,開始傳末後一著點開玄關之無為正法;在「天曹」方面,曾在中州(今河南省一帶)渡化九曜(九位星神),又在燕南(今河北省一帶)渡化二十八星宿;在「地曹」方面主要有城隍、社令及十殿閻君等神明得渡。

不過,在王十五祖留下的著作中未發現有超拔祖先及渡化一般幽冥鬼魂的記載, 這可理解為王十五祖乃為白陽期三曹普渡的前趨,因此稱之為「始收圓」。《歷年 易理》云:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>(清) 北海老人著:《歷年易理·戊寅帖光緒四年》,頁9。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·辛巳光緒七年》,頁 16。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>(清) 北海老人著:《歷年易理·癸未又帖》,頁 34。

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理・壬午光緒八年》,頁 18-19。

<sup>11 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理・癸未又帖》,頁30。

上度惺有象天星斗河漢,下度惺幽冥地十殿諸閻;中度惺飛潛動有情眷屬,會三教合萬法總歸理天。……上玉皇下地藏三曹同辦,千萬聖齊搭手纔能收圓。<sup>12</sup>

末後收圓是三曹同辦,統轄太極氣天的玉皇大帝及掌管地府幽冥的地藏王菩薩也需要一起配合,因此王祖先渡化九曜、二十八宿、城隍、社令及十殿閻君等神明似乎是為了因應現在白陽期三曹普渡運作之前置部署。在一貫道請壇辦道禮節中,有唸及「請壇經」的環節,其部分內容為:

誠敬聽宣:八卦爐中起祥煙,育化聖申降臨壇;關帝居左純陽右,二十八宿 護法壇。<sup>13</sup>

在超拔禮節(以發一崇德為例)最後的謝恩禮節有列入:

謝謝明明上帝大慈大悲普渡三曹十叩首……東嶽大帝三叩首、地藏古佛三叩首、十殿閻君三叩首……。<sup>14</sup>

就以上記錄可以確定,於王祖時代得道的二十八宿及十殿閻君,在目前渡化三曹實務中亦扮演著重要的襄助角色。

#### 《一貫道疑問解答》云:

古者佛規:一子成道,九祖超升。初開普渡時,無極中定例,渡生不渡死。 後來蒙三官大帝、地藏古佛,懇乞鴻恩,纔准陰陽齊渡。<sup>15</sup>

由此分析,以往要超拔祖先的方式是子孫修辦到最後必須有成就一定的果位,祖先才能跟著一起拔薦回天。因此,在初開普渡的階段,老中就定下「只渡化生人,不渡化亡者」的條例。後來是承蒙三官大帝及地藏古佛向老中懇求,老中才大開鴻恩准許陰陽齊渡。這是何時開始的措施目前無法考究,不過可以確定在十七代路祖時即有渡化過往祖先的做法。

韓老前人晚年曾筆錄一段早期在中國大陸引渡氣天仙求道的事蹟,其中提到:

老祖師(即十七代路祖)辦道之時,只能超拔父母,未有渡大仙之事。我們師尊師母結為夫婦之名後,頭一位氣天之仙求道是雲遊姑娘,那時大家不明白,無人敢渡,是我們師母花十塊大洋錢渡的。從此各處鸞壇大仙求道者,日益增多。理天有雲字班大仙,雲遊姑娘為雲字班仙長,因她助道有功,老

\_

<sup>12 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·干午又帖》,頁 23-25。

<sup>13《</sup>發一崇德禮本》(發一崇德天命保管群,2019年)。

<sup>14 《</sup>發一崇德禮本》。

<sup>15</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》,卷上,頁9上。

申加封為教化菩薩,雲字班三千名已滿。後來再有大仙求道者,為悟字班。 王陽明求道後,是悟字班第一名,為悟字班仙長。<sup>16</sup>

由此可見,王祖時代雖然有渡化氣天神祇的記載,但似乎接下來的祖師並沒有延續此做法。一直到十八代張祖及孫祖同領天命之後才又開啟渡化氣天仙的因緣。

#### 《皇中訓子十誡》第二誡云:

此一次開普渡亙古無有,萬古的真奇緣巧遇此春,上渡仙下渡鬼中渡善信, 收千門收萬教同歸正根。<sup>17</sup>

這裡特別強調,這一次三曹大開普渡是「亙古無有」:在青陽期及紅陽期,雖然已經在傳道,但由於天時未至,大道並未普傳,各位祖師只能單傳獨授,所以能得道者,寥寥可數。因此,白陽期的大開普渡是這一元會自開天闢地以來,也是六萬年來的一大事因緣。《以德傳家》聖訓云:

白陽初祖續道脈,鴻慈悲愿掌天盤;弓長子系十八代,道降黎庶三曹傳。大開普渡始開演,共辦末後齊收圓。<sup>18</sup>

當天時道運進入白陽期,無生老中有命,指派彌勒佛掌天盤;濟公活佛及月慧菩薩掌道盤,辦理末後普渡收圓。此時,不分國籍、種族、性別,只要因緣具足的原佛子,皆可求得一貫大道。而且此次普渡的範圍極廣,不限於人道中的眾生,主要渡化的對象包括以下三個範圍:上可以渡氣天神仙、河漢星斗(天曹);中可以渡人間善男信女、芸芸眾生(人曹);下可以渡地府過往祖先、幽冥鬼魂(地曹),統稱「三曹普渡」。<sup>19</sup>

在王十五祖的時代,普渡收圓的因緣甫開啟;迄至十七代路祖,傳道的範圍也 有限,弟子只有數千人<sup>20</sup>;一直到了十八代弓長祖及子系祖同領天命掌道盤後,才 正式辦理末後收圓——三曹大開普渡。從此,一貫道逐漸由山東省發展至大江南北, 後來又傳到臺灣及世界五大洲。

## 第二節 人曹:中渡人間善男信女之實務研究

一貫道大開普渡的目的就是為了救渡九六億原佛子回返無極理天,在人曹方面是以「渡人」為起點。所謂「渡人」即是邀請有緣眾生來參加「傳道/辦道/求道」

19 參南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧何謂三曹齊渡》,卷上,頁 8 上。

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 天元佛院發行:《承先啟後一真儒》(南投縣:光明集刊雜誌社,2000年),頁 171。

<sup>17</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 28-29。

<sup>18</sup> 濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 451。

 $<sup>^{20}</sup>$  參光明國學圖書館發行:《祖師師尊師母略傳》,頁7:「路祖至民國十四年歸空時,弟子大約有數千人。」

儀式,得受「明師一指點」,完成「天榜掛號、地府抽丁」的神聖程序,而此傳道 儀式必須由領有天命的點傳師來主持。

## 一、渡人之意義與殊勝

由於白陽期眾生共惡業成熟造成諸多的三災八難,上天降道大開普渡也是為了 挽化末後的災劫,因此在《皇中訓子十誡》中不乏勸勉白陽修士要積極渡人的內容:

修天道離不了開闡渡化,發婆心用苦口不倦誨人;必須要立定了沖天大愿, 貴乎汝實行辦正己成人。<sup>21</sup>

今曉諭辦事人壇主領袖,各應當發剛毅勤上加勤;設何法能渡得迷津登岸, 用何法能催眾齊發真心。<sup>22</sup>

是孝子何用娘再三言告,亦應當體中意虔代中勞;從今後立標杆速速修道, 念中慈亦當念爾之同胞;四海內皆兄弟速當拯救,先正己再成人化渡塵囂。 23

可見渡人求道是一貫道非常重視的修辦功課,能體會上天降道的用意自然會想方設法開闡渡化,心心念念都是「渡人求道」。而渡人的方法除了苦口婆心加以勸化,更重要的是白陽弟子能修身正己以感化他人,即是「正己成人」的真義。

一貫道天命明師濟公活佛曾降壇批示〈渡人之殊勝〉云:

古云:「救人一命,勝造七層浮屠。」然渡人訪明師求真道,離輪迴免六道,有無邊功德,是無住功德者,更有功德無量也。渡人渡上岸,救人登上天,則一子成道,九玄七祖俱沾恩。故白陽修士,逢此會之佳機,當立身真誠實修,踏實而辦,方不負逢此佳機也。快馬加鞭廣渡有緣,以真理實相而化眾,若瞎矇拐騙,則造罪愆,步入邪偏。眾賢契以真修真辦感化十方之眾生,感動三界之助力,定當道成天上,名留人間也。<sup>24</sup>

訓中明確指出渡人求道的意義與殊勝有以下幾點:

#### (一) 渡人求道是救人靈性脫離六道輪迴

白陽期上天降道大開普渡,無生老中賦予天命明師渡化三曹的使命,因此求道 得明師一指點即是脫離六道輪迴的基本條件。王祖多次闡明:

23 明明上帝:《皇中訓子十誡,六誡》,頁 48-49。

126

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 30-31。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 32。

<sup>24</sup> 發一崇德聖訓中心:《一貫真傳之殊勝》,頁 28-30。

吾「道」乃三聖之嫡派,萬法之真宗。親奉無皇聖中之敕旨、玉皇大帝之牒 文。三曹會議,千真萬聖,搭手助道,一赦即登覺路,一指便通天界。<sup>25</sup> 明真理傳一貫,闡明無極太極天;會三教含萬法,一指能躲五殿閻。<sup>26</sup>

一指能明經千卷,三教心法印印然;一指能消輪迴孽,十殿拱手另樣看。<sup>27</sup> 對於明師一指超生了死之殊勝,在上一章「明師一指點因天命而殊勝」小節已有著 墨,在此不再贅述。

## (二) 渡人求道可成就無量功德

佛教認為救人肉體一命的功德,勝過建造一座七層的佛塔,然肉體生命畢竟有限,可想而知救人靈性出離六道輪迴,其功德必無可限量也。對於「功德」的意義, 《六祖壇經》有以下詮釋:

見性是功,平等是德;念念無滯,常見本性真實妙用,名為功德。……不離自性是功,應用無染是德。若覓功德法身,但依此作,是真功德。……自修性是功,自修身是德。善知識!功德須自性內見,不是布施供養之所求也。 28

六祖惠能提出,念念不離自性、應用無染,流露本性的慈悲平等才是真功德。白陽 修士須體認宇宙萬類皆是無生老中所化育,九六億原人都是一中之子,秉持著四海 之內皆同胞兄弟之情懷,不忍眾生流浪生死苦海而發善念渡化成全,即是成就自性 功德。〈渡人之殊勝〉聖訓又云:

渡人渡己乃明白,正人方才可正於眾。以身示道於日常之中,以德奠基於修辦之中。真修真辦真功夫,不住功名相。當曉古之梁武帝建廟之功,然心住此功德,而眾徒當明白,修道為本,豈住功德相。無為而為,方言真無為。 無為者,如天地之公,如天地寬廣包含六合,如此真誠道修,方不愧為白陽 修士也。<sup>29</sup>

因此,白陽修士在渡人渡己當中,自修性,自修身,不落入功德名相,學習天地的無為而為,是為「無住功德」,這才是「真功德」。誠如仙佛聖訓闡述:

27 (清) 北海老人著:《歷年易理·甲申光緒十年》,頁 36。

<sup>25 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註》,頁 60-61。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·癸未又帖》,頁 27。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 財團法人光慧文教基金會印贈:《六祖壇經·疑問品第三》,頁 37-38。

 $<sup>^{29}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——渡人之殊勝〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20110730030801。

真功德,心無為;守本份,傳真理。30

渡人是累世的初發愿、善悲愿,成就今世的菩薩愿。形有量,相有邊;唯德 難量,唯法無邊,唯功德無量無邊。<sup>31</sup>

足見渡人是啟發每個人的初發心愿,是自性的本地風光,也是效法聖佛菩薩的大愿行,若能以慈悲心渡化眾生,肯定意義非凡而功德無量!

#### (三)渡人求道,助其成道,其九玄七祖俱沾恩

末後一著乃是先得後修之白陽法門,所以渡人求道只是開始,並不是結束。濟公活佛垂訓云:「開啟修辦道程圖,以求道為起點,成聖成賢為終點。」<sup>32</sup>《皇中訓子十誡》又曰:

拉人者必須要拉上覺路,救人者救到底方是傑豪;渡一個成一個方合中意, 萬不可渡上岸不把心操。<sup>33</sup>

因此,白陽修士渡人之後還必須繼續用心引導及成全求道者走上修辦的路,直到他成就回天,如此才是發揮「救人救到底,送佛送到西」的菩薩精神。

對求道人而言,得道的意義重大,除了自身蒙受恩典,亦影響九玄七祖在地府 之昇降,仙佛聖訓云:

昇降在己自打算,六萬年來此時年;一子得道玄祖耀,一子成道齊超天。<sup>34</sup> 建功立德於人世,光耀門楣顯光榮;一子得道玄祖樂,何樂不為志展騰;一 子成道超玄祖,離苦得樂居天庭。<sup>35</sup>

一個人求道後,其過往祖先即可到地府的聽經所聞經聽法,減輕地獄之苦<sup>36</sup>;若陽間子孫來參加法會,其過往祖先即可向地藏王菩薩領一朵白蓮花來到法會現場接受佛光普照<sup>37</sup>;若陽間子孫誠心修辦,行功立德,其過往祖先在地府亦可沾光晉升;若陽間子孫修辦有成就證得果位,其過往祖先亦可一起超拔回理天,這就是白陽期上天開恩讓白陽弟子有機會行大孝的殊勝因緣。

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界台語二天率性進修班), 編號:fvcd20150516010107。

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 發一崇德道務中心: 《一本萬利》,頁 152。

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> 濟公活佛:《修辦道程圖》(南投縣:財團法人光慧文教基金會,2019年),頁 240。

<sup>33</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·六誡》,頁 49。

 $<sup>^{34}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界國語三天率性進修班),編號: $\mathrm{fycd}19710101019999$ 。

<sup>35</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班), 編號:fycd20140823030703。

<sup>36</sup> 請詳參本章第四節:〈地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究〉。

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 請詳參第四章第三節:〈天人共辦之殊勝・法會之殊勝〉。

## (四) 真修實辦,廣渡有緣; 道成天上,名留人間

承上所言,渡人即是渡已,白陽修士發心救渡眾生,同時也是在成就自己,仙 佛聖訓云:

望徒修道功夫下,立德立功達點終;爾因眾生而成就,眾生因爾邁聖程。38 西天無無功德神,人間無無忠孝賢;徒兒若想成菩薩,當下做起法聖賢。慈 悲為懷眾生渡,由近而遠終達源;人人皆可大成就,一切唯心當明全。39

所謂「人間無不忠孝聖,天上無無功德神」,白陽弟子發菩提心,效聖法賢,在無 私無我、真修實辦當中,已具足真功實善、無量功德,而成就聖賢仙佛是自然而然、 指日可待之事,這也是普渡收圓的重大意義。

## 二、渡化人曹之實務

對於渡人求道的條件與手續,在《一貫道疑問解答》有以下說明:

一貫道既為普渡眾生,是以凡有心向善,身家清白者,不論男女老幼,皆可 由引師保師二人介紹入道。繳納一元乃至數元之功德費,遵照入道儀規,受 師點傳,並立一心為善之鴻誓大愿,以表誠心而誌不忘。40

從這段說明可以瞭解,要入道的條件及手續有:一、有心向善,身家清白,品行端 正者;二、須有引師保師二人介紹引入;三、繳納功德費;四、參加入道儀規(即 請壇辦道禮節)接受明師點傳;五、立一心為道之洪誓大愿(十條大愿)。以下將 入道條件及手續做進一步闡述。

### (一)有心向善,身家清白,品行端正者

《一貫道疑問解答》云:「一貫道是應三期普渡,暗渡良賢而降的先天大道。」 41可見一貫道對於入道者的國籍、宗教、性別及年齡雖然沒有限制,但對於求道者 的身家背景及品行仍有基本要求。《一貫道疑問解答》又云:

所渡之人,總以忠厚篤實良善者為宜。至於心術不正、品行不端之輩,雖屬 至親厚友,亦不可渡。倘若不慎,渡進此輩,不惟無功,過莫大焉,各宜慎  $\boldsymbol{z}$   $\circ$   $^{42}$ 

<sup>38</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班), 編號:fycd20160827040601。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雲林道場社會界台語二天率性進修班), 編號:fycd20051126010303。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答・入一貫道有什麼手續》,卷上,頁 2 上。

<sup>41</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》,卷上,頁2下。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 南屏道濟著: 《一貫道疑問解答·乾坤道友應該怎樣行功》,卷上,頁6上。

足知「凡能得入一貫大道,自是夙有善根,與佛有緣」<sup>43</sup>。而是否有「善根」或「佛緣」則取決於以往「善行的累積」及「祖先的德澤庇蔭」,誠如《一貫道疑問解答》所言:「此事一在祖德,一在自己根基。有緣者聞之不捨,無緣者强之不行。若非佛根之人,勢難得入佛道。<sup>44</sup>」《暫訂佛規》有記載:

各道親所渡之人,壇主應預先加以考查,是否身家清白,是否良善,勿得草草不察,賢愚莫辨,有礙道務。45

再者,一貫道對求道人背景及品行有所要求乃是為了嚴防不良分子趁機混入道場, 藉道名義,招搖撞騙,危害道親及破壞修辦團體。對於背景及行為不良者,若肯改 過遷善,有慕道修行之心,則亦可求道。

### (二) 須有引師保師二人介紹引入

一貫道入道禮節規定,必須有引師(引進人)及保師(擔保人)兩位立愿擔保 方可求道。以下以發一崇德為例,說明引師及保師跪在佛前立愿的內容:

虔心跪在,明明上帝蓮下,今天願引願保大眾(三人以上念「大眾」,二人以下念求道人姓名)求發一大道,性理真傳。如若引入保入左道旁門,哄騙人之錢財者,願受天人共鑑。<sup>46</sup>

這表示引保二師須在佛前立下二種誓愿:一是向上天保證所引進的求道人是身家清白、品行端正,具有求道資格者;二是向求道人保證道真、理真、天命真,並非引入左道旁門,也沒有任何騙財之行為。若引師保師違背了誓愿的內容,則願意接受天人的鑑察及良心的譴責。

一貫道指出,引保師的角色可形同求道人的救命恩人,若沒有引保師的引入, 縱使求道人願意付出萬兩黃金,點傳師也不敢輕易傳道給他。在一貫道聖訓中常有 提醒白陽修士要時時感念引保師引渡及成全之恩的訓語:

引保苦口又婆心,為渡爾來求真傳;爾們有否心感謝,還是心裡覺得煩?……真道至尊又至貴,千金難買當明詮;爾們引保非為啥,只為眾等上 法船。眾若真能來明理,謝謝一句感恩言。<sup>47</sup>

引保當願佛前跪,信誓旦旦表上蒼;如若引入邪道內,情願天譴罪自扛。引保人可擔任,愿大力大非虛講;殫精竭慮不畏苦,赴湯蹈火不辭忙。……

<sup>43</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·這些道友都是好的嗎》,卷上,頁 5 下。

<sup>44</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答,道是真道,然而人多不信是為什麼》,卷下,頁 3 上。

<sup>45</sup> 張天然師尊:《暫訂佛規·增主規則》,頁7上。

<sup>46</sup> 發一崇德道務中心:《暫訂佛規禮節簿・請壇辦道禮節》,頁 20-21。

<sup>47</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——孟子(卷一)》,頁 135。

三生有幸求真道,感謝引保於心房;一通電話爾聯絡,成全爾們時來往。引 保不曾喊苦累,一心僅為助道昌。<sup>48</sup>

由此可見,一貫道對引保師為了渡人成全人無為付出的精神非常肯定。凡求過道者, 道場前賢皆會鼓勵他學習引渡其親戚朋友來求道,自己嘗試當引保師的滋味,才能 進一步體會當初引保師對自己付出的苦心。如此鼓勵大家發心渡人,也是一貫道修 持菩薩道及行功的最佳方法。

由於引保師是新求道人的直接聯絡人,對於求道人後續的成全及引導都將起到 關鍵性的作用,因此道中對承擔引保師之職責也有所期許及要求,一篇題為〈引保 職責〉的仙佛聖訓說明:

引保職責雙肩荷,任重道遠助白陽;引渡善信佛門入,見道成道有義方。保 證真道真天命,以身示道德培養;引惡向善婆心費,導迷入悟懷真腸。身為 引保苦口講,道之尊貴真理揚;身為引保守戒律,言行相顧善齋莊。身為引 保懷真慤,謙恭和藹言無謊;身為引保道學問,實修內聖達外王。爾為眾生 之榜樣,搭起天人之橋樑;守正不阿浩然養,道範德風氣軒昂。廣結善緣有 緣渡,且懷菩薩慈心腸;不分貧富或老幼,大公無私為道忙。<sup>49</sup>

當中提到了引保師的殊勝角色乃為「天人之橋樑」,因此引保師必須自我要求以身示道,言行舉止皆成為眾人的榜樣。一貫道積極提倡凡求過道者,人人皆可擔任引保師,人人皆可效法仙佛菩薩救渡眾生,在「渡人渡己、正己成人」之善愿善行的循環當中,逐步完成渡化九六原人歸根認中之收圓使命。易言之,一貫道對於道親扮演引保師角色之看重與推動,也是一貫道能迅速發展的原因之一。

### (三)缴納功徳費

求道時所繳交的費用稱為「功德費」,這是入道不可缺少的手續。對於收取功 德費的意義,《一貫道疑問解答》有以下解說:

此是佛規,並非妄取。怎麼說呢?天地間惟道難得,自古道不輕傳,……古人慕道,念經持齋,先立功德,三千功滿,感動蒼天,暗暗差明人指示,係先修後點。今時普渡大開,天願人人明道,家家種福,但無寸功,也難見其心之真假。知人情中,善財難捨,是以量人之行為,家資之貧富,出一宗錢,表示真心,又可以養成其好善樂施的道心。<sup>50</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——引保職責〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20150523040601。

<sup>&</sup>quot;一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——引保職責〉(發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20150523040601。

<sup>50</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答・什麼叫功德費?交此費是如何意思》,卷上,頁 2 上。

以往大道仍未普渡,當時能得道者皆是功德已具足,上天才暗派明師為其指點,是 謂「先修後得」;今時大開普渡,大家可先得後修,然寸功未立,收取功德費的目 的是以此費用助其行功,同時也借此驗證求道人的信心與真心。

弓長祖在《暫訂佛規》中也有提及功德費一事:

自古道不輕傳,故恪遵關聖帝君壇諭,求道手續,稍取本人功德,以驗信道 真偽。乃藉微資,刷書印訓,抑或接待來往,周濟貧困。<sup>51</sup>

原來,求道時收取功德費是一貫道的法律主關聖帝君降壇所訂的規矩,當中也交代了功德費的用途是印刷經卷訓篇、各處佈道,以及周濟貧困等等一切善舉支出。這說明功德費的出納是「取之於道親,仍用之於道中」<sup>22</sup>,同時也作為公益支出,都是利益大眾之事。對於此佛規,涉及的是「錢財清」,一貫道中要求甚嚴謹,有所謂「若是欺心無實報,將來披毛戴角還」的因緣果報,這是對於功德費之運用的嚴格要求。

### (四) 参加入道儀規 (即請壇辦道禮節) 接受明師點傳

請壇辦道禮節是天命明師(弓長祖及子系祖)辦理九六原佛子求道、天榜掛號、 地府抽丁的神聖程序。在請壇禮中,點傳師代表天命明師恭請明明上帝、諸天神聖 及各位護法仙佛等到壇,同時也籲請無形的鬼神得聽奉明明上帝之旨令,不得擾亂 道場,共同襄助此三曹普渡一大事因緣。這種神人合作的操辦模式,也是一貫道中 所謂「天人共辦」的實例之一。

接著,點傳師代表天命明師呈奏龍天表文,向明明上帝及彌勒祖師申請辦理傳道事宜。在引保師及求道人皆立愿後<sup>53</sup>,點傳師將為求道人指點玄關竅及傳授聖聖相傳之性理心法(三寶心法)。對於傳道程序及其及殊勝意涵,《皇中訓子十誡》有這段敘述:

傳末後一著鮮天機妙玄,得一指開金鎖現出金身;先傳這古合全靈山原證, 次點這玄關竅白陽法門;再傳這無字經通天神咒,念動了仙佛聖來護兒身。 得天道天榜上英名高掛,地府中勾了賬脫出苦輪;朝聞道夕死可憑此一指, 指出來無價寶直返瑤琳;上上乘一步超至簡至近,脫凡體成聖體極樂長春。 54

一貫道中所謂的三寶是:第一寶——玄關竅(通天竅);第二寶——口訣(通天 咒);第三寶——合同(通天印)。在人道儀式中,天命明師傳授三寶的順序是:

-

<sup>51</sup> 張天然師尊:《暫訂佛規・引言》,頁1上。

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> 南屏道濟著: 《一貫道疑問解答·功德費怎樣用途》,卷上,頁2下。

<sup>53</sup> 詳見下一小節之闡述。

<sup>54</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 29。

先傳合同,再點玄關竅,最後傳口訣。凡完成入道儀規者(一貫道謂之「得道」、「得明師一指點」),其姓名一方面已在天榜掛號,即在三官大帝那裡註冊;另一方面也在地府生死簿刪除,脫離十殿閻君之掌管。這意味著得道是一貫道中「了生死、脫輪迴」的根本依據。〈三寶心法之殊勝〉云:

三寶不輕傳,明師奉命指玄關;心法之真詮,同體大悲慈無緣。殊勝萬德具,十方圓通渡世間;白陽修士,參悟三寶心法之殊勝。得受明師一指點,超生了死輪迴免;真經藏在通天竅,出入由戶止至善。無字真言通天咒,言行合一敬誠虔;手抱合全通天印,赤子心懷膺拳拳。斷惡絕慾塵不染,心無罣礙靜一念;清靜如水德照現,允執厥中參妙玄。55

這兩段聖訓引文皆提到了多項得道之尊貴:三寶心法是白陽期應時應運的修行法門, 凡修持三寶心法者皆能得到仙佛的護庇。得明師一指點不但指出了眾生光明佛性的 所在,也開啟了靈性回天之門,這是至簡至易、一步直超,讓凡夫可當下契入聖佛 諦的最上乘法門。

#### (五)立一心為道之洪誓大愿(十條大愿)

《還鄉覺路》云:「契眾自己皆有愿,不然豈能傳真玄。」<sup>56</sup>顯然,除了引保師須立愿外,求道人本身也須立下「十條大愿」,天命明師才會為其點開玄關竅及傳授三寶。以下舉發一崇德為例,說明求道人立愿的內容:

虔心跪在,明明上帝蓮下,今天願求發一大道,性理真傳。求道以後,①誠心抱守、②(乾)實心懺悔/(坤)實心修煉,如有:③虚心假意、④退縮不前、⑤欺師滅祖、⑥藐視前人、⑦不遵佛規、⑧洩漏天機、⑨匿道不現、⑩(乾)不量力而為者/(坤)不誠心修煉者,願受天人共鑑。<sup>57</sup>

從十條大愿的內文來看,這是指引求道人在求道之後有明確的進修方向。從積極面來論,主要是引領求道人真誠抱道奉行,對於以往的罪愆能懺悔改過,進而真修實煉;從消極面來說,是提醒求道人勿犯到虛心假意、退縮不前等接下來八條不合道之行為。同樣的,若求道人違背了誓愿的內容,則願意接受天人的鑑察及良心的譴責。

民國三十一年(1942),濟公活佛就曾降壇批訓,將十條大愿的意義,逐條解釋,字句剖析,書成之後命名為《還鄉覺路》,可見實行「十條大愿」是九六原佛子回返理天故家鄉的光明覺路。民國九十六至九十七年(2007-2008),多位仙佛再

-

<sup>55</sup> 發一崇德聖訓中心:《一貫真傳之殊勝》,頁 24-25。

<sup>56</sup> 濟公活佛著:《還鄉覺路——十條大愿》,頁 24。

<sup>57</sup> 發一崇德道務中心:《暫訂佛規禮節簿·請壇辦道禮節》,頁 22-23。

次降壇批訓,把「十條大愿」的雋永義理以訓中訓的形式再演繹一遍。濟公活佛在 序文中曰:

皇中慈憫,恐原胎佛子立愿不了,難把鄉還,授命諸佛仙真,以深入淺出之義理,闡述求道十條大愿。凡我道親,躬身實踐,必使人人佛心面,家家出 聖賢。<sup>58</sup>

#### 〈十條大愿〉妙訓解析:

彌勒眷屬,發弘誓願;修諸淨業,種菩提緣。守護一念,毋令絕斷;愿了還鄉,赴龍華筵。<sup>59</sup>

其中已明確指出了「立愿了愿」的重要意義,而此議題將於下一節繼續申論之。

定若漸日祛身不致提實學心外內道以一 愿守修彌冠 成人臻久人示亂志綱事道常行心德性貫條 了護諸勒頂 道人內行欲表金專挈固立不於謙渡理修大 還一淨眷訓 有依聖深 率線一領本基輕禮下眾真持愿 是是為傳 餘理外成存 方而 培 訓 行王自天正針無 元 普德功本為 之然理心 旁 敬 宗 中 龍令菩弘訓 員 戒 鶩 訓 華絕提誓 融 守 171 筵斷緣願

圖 5-1: 〈十條大愿〉妙訓<sup>∞</sup>

民國一〇〇年(2011),濟公活佛在集結《快歸鄉·十條大愿奉行》妙訓時批示:「得點悟真啟天門,十條大愿信守遵;一生奉行學精進,歸鄉路程速前奔。」

-

<sup>58</sup> 聖賢仙佛齊著: 《佛規十愿·濟公活佛序》,頁 45。

<sup>59</sup> 聖賢仙佛齊著:《佛規十愿》,頁 72。

⁰資料來源:聖賢仙佛齊著:《佛規十愿》,頁72-73。

<sup>61</sup>民國一〇二至一〇四年(2013-2015),各位仙佛在批示《南屏家風》時又一次將 十條大愿逐條分析闡述,濟公活佛在序文中說明:

十五佛規十條愿,白陽修士志行深;於聖培德之要領,循序漸進正道循。五 倫八德不偏倚,道化生活作新民;於凡植德方針握,出類拔萃德超群。人人 能以修身作,家家皆能小同臻;三十八篇訓文示,諸佛菩薩苦口云。果能遵 訓而實踐,指日可待大同臻。<sup>62</sup>

濟公活佛把各位仙佛菩薩以「十五條佛規」、「十條大愿」、「五倫」及「八德」為主題批示共三十八篇訓文集結成《南屏家風》一書,並將此訂為實踐大同理想的指南,足見十條大愿在一貫道修持中所佔據的分量。總結以上,一貫道對於求道人能否解悟「十條大愿」的內涵非常看重,並把奉行十愿視為修辦的圭臬、成就聖賢仙佛的關鍵及回天的路徑。

### 三、立愿之意義

綜觀一貫道之普渡實務,皆離不開立愿之儀規。從渡人求道開始,引保師須當愿、求道人則立十條大愿;參加率性進修班畢班可立六條大愿;承擔辦事人員、講員、講師、壇主等天職,亦有相關之愿立,由此可知一貫道對立愿的重視。今將進一步探折立愿之意義及其與普渡收圓之關係。

# (一)「愿」之意涵

一貫道仙佛聖訓云:

愿乃原心也,原本之真心。<sup>63</sup>

愿者何也?原心之流露也,是發乎內巨大之動力。64

愿者「原心」也,以「原心」表白於上天曰「愿」。愿為修道之指南、依據; 辦道之方向及原動力也。<sup>65</sup>

「愿」是「原心、本心、真心」,是天性的流露,也是向上天最真誠的表白。此「原心」本自具足,不假外求,而「愿立」之內容皆不離本心之擴充、天性之發用。

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> 聖賢仙佛齊著:《快歸鄉——十條大愿奉行》(南投縣:財團法人光慧文教基金會,2012年),頁 201。

<sup>62</sup> 光慧文化編註:《南屏家風聖訓簡註》,頁13。

 $<sup>^{63}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——愿立表文〉(發一崇德:光慧崇德佛院全體清靜班),編號:fycd20090208000101。

<sup>64</sup> 聖賢仙佛齊著:《佛規十愿·長生大帝序》,頁 46。

 $<sup>^{65}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——照愿實行〉(發一崇德:臺北道場板橋區壇主班),編號:fycd20200822030001。

足見「愿」是成聖成佛的內在依據,也是吾人價值判斷的準則,更是推動吾人返鄉 覺路的內在明覺力量。<sup>66</sup>

### (二)「立愿」與「愿力」

至於「愿立」與「愿力」的關係,仙佛聖訓有以下剖析:

有愿方能集力量,愿為原心路導航。67

愿乃是對天最真誠的表白,做為督促提醒,於進德修業中,提昇精進之動力, 故愿立則眾生可渡,心發則聖賢堪成。<sup>68</sup>

金剛非堅,愿力最堅,菩提愿立,旋轉坤乾。徒兒行走修辦旅程,無愿難恆心志,無愿難化眾生,無愿難修聖德,無愿難成聖業,須知人有善愿,天必從之。<sup>69</sup>

一貫道特別強調「立愿」之必要,藉由「立愿」向上天真誠表白內心之菩提善愿, 從而啟動進德修業之「愿力」。此愿力包含兩股力量,一者源自本性中的「巨大動 力」;二者來自上天佛菩薩的助化,兩者結合起來,形成天地間最堅強的力量。足 見「愿力」包括「自力」與「他力」,有自發的力量,也有仙佛的加持。

#### (三) 立愿了愿辦收圓

立愿了愿即是照愿實行,以期恢復原心,仙佛聖訓云:

十條大愿當謹記,立愿了愿仁德彰;代天宣化至善往,通向無極理天揚。<sup>70</sup>愿立當知原心也,找回最初赤子顏;恢復本來自性面,光風霽月立人間。<sup>71</sup>守住本心原心根本,從心出發,成佛之路,由自覺自悟開始。<sup>72</sup>

因此,立「十條大愿」之目的是在於幫助求道者回歸「原心/本心」。有了此「愿 立」,人生才有定向,猶如喚醒最初的赤子之心,同時發動內在之「愿力」,繼而 從本心出發,再加上仙佛之「助力」,在接下來立愿了愿的實踐中,讓求道人逐漸

 $^{69}$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——原心〉(發一崇德:高雄道場社會界國台語二天率性進修班),編號:fycd20011222060401。

<sup>&</sup>quot;洪淑芬:〈「三表五愿」之研究〉講義,「108-1 一貫道崇德學院・一貫道佛規禮節之研究」課程,(2019 年 12 月 19 日),頁  $1 \circ$ 

 $<sup>^{67}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——信愿行證〉(發一崇德:中南部學界國語兩天率性進修班),編號:fycd20150516000001。

<sup>68</sup> 聖賢仙佛齊著:《佛規十愿·南極仙翁跋》,頁 74。

 $<sup>^{70}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:苗栗道場社會界國語兩天率性進修班),編號:fvcd20060325050001。

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:雅加達道場社會界印尼語一天壇主班),編號:fycd20180603140601。

 $<sup>^{72}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺北道場社會界國語兩天率性進修班),編號:fycd20101204030106。

恢復「原心/本心/赤子心」,最終達到「原心重現合天人,當下即是一真仙」<sup>73</sup>。正如三曹導師濟公活佛在批示《快歸鄉·十條大愿奉行》時所囑咐:「記得當初是憑著『愿』而求道,是憑著『愿』而修道辦道,將來也要憑著『愿』回歸故鄉、回歸自己的本位。」<sup>74</sup>

圖 5-2:〈十條大愿奉行〉妙訓75

白陽修士,以求道立愿為起點,更以行愿了愿為一生之職志,仙佛聖訓云:

浩瀚宇內,尊為佛與聖,皆以弘誓大愿,切行而成之。故修道者立愿當先,愿乃修道之綱領,宏道之助力,辦道之路標,成道之憑藉。……凡修行之人必表心愿,如心立濟世之宏愿,以化乖戾為和祥;力行救眾之慈愿,以化人心為善良;齊發無量之大愿,以化慧命為永昌;蔵成三曹之悲愿,以化娑婆為蓮邦。果能勸發,天可及,地可入,泰山可平,地獄之人皆可救,力量不可限也。今知命當立命,立愿了愿,行真功實善,圓滿生命,可臻菩薩矣!

當知三世諸佛聖皆以立愿了愿而成就,白陽弟子,能真誠立愿行愿,對個人而言,可以突破個體的無明業力,可以化乖戾為和祥、化人心為善良,圓滿生命,證菩薩道;若能集合眾人的愿力,可以感化三曹的眾生、可以扭轉天地的災劫、可以成就白陽之聖業、可以完成普渡收圓的使命!

"5 資料來源:聖賢仙佛齊著:《快歸鄉——十條大愿奉行》,頁 190-191。

<sup>&</sup>quot; 聖賢仙佛齊著: 《快歸鄉——十條大愿奉行》,頁 143。

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> 聖賢仙佛齊著: 《快歸鄉——十條大愿奉行》,頁 198。

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> 臺北道場文書組編輯:〈仙佛聖訓——愿行篇〉(發一崇德:三重諧德法會,1999年4月24日)。

# 第三節 天曹:上渡氣天河漢星斗之實務研究

在《一貫道疑問解答》中有說明氣天神明的由來:

蓋以過去修行之客,煉氣之士,而未遇上天開恩渡回超入理天者,以及忠臣、 孝子、烈女、節婦,死後豈能湮沒?雖可升為氣天之仙,或為鬼中之神,然 如不得天道,仍是難脫輪迴之苦,不能達本還原。<sup>77</sup>

在各教法門中修學者如修行人、煉氣士;有功於社會國家者如忠臣;能克盡人倫常道者如孝子、烈女、節婦等,由於這些人物在世皆有累積一些修為、福報與善德,死後可昇為氣天仙或各種職司之鬼神。仙佛聖訓云:「氣天仙是如何成為氣天仙?只因為他們在人間做了許多善事陰功,歸天後在氣天當神,享受幾百或幾千年的香煙朝拜,但氣數一到,還是要再下來投胎,難逃輪迴。」<sup>78</sup>因此,氣天界的神明雖有福報,但因未得究竟解脫之道,所以當福報享盡時仍須在六道中輪迴,無法回歸理天。皇中聖訓云:

氣界諸仙雖有位,難脫劫運數循環;未離氣數終有盡,各欲求點奪爭先。<sup>79</sup> 司馬光大仙結緣訓亦云:

氣天大仙皆焦急,欲求不得真道玄;那知求者得天厚,尚不識機理看穿。<sup>80</sup> 由於氣天仙能輕易洞察天地氣數之變化,也瞭解自身福報享完亦須再輪迴轉世,因 此氣天仙往往比世人更渴望能早日得道以超氣入理、脫離輪迴。

#### 一、渡化氣天仙之方法

在白陽期大開普渡的因緣當中,氣天仙也有機會得道,《一貫道疑問解答》有闡明渡化氣天仙的方法:

現逢三期末劫,天道普渡,故氣天諸仙,常有隨神佛到壇,或到處顯化,找尋前世有緣之人,擔任引保,代繳功德費。由師尊再請南極祖師檢定,並核准應繳功德費數目,始可借用人竅點玄,以期求得天道,返回理天,永脫輪迴。故河漢星斗之渡法,較為繁難也。<sup>81</sup>

從以上引文得知,渡化氣天仙之程序及條件如下:

1. 氣天仙必須先累積功德,可隨神佛到壇或到處顯化助道。

<sup>&</sup>quot;南屏道濟著:《一貫道疑問解答·上渡河漢星斗怎樣渡法》,卷上,頁 8 上。

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——CREATE(創造)〉(發一崇德:雲林道場社會界國語三天率性進修班),編號:19930327010101。

<sup>&</sup>quot;。明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓 1 · 四季皇中聖訓——秋季》,頁 203。

<sup>™</sup> 天元佛院發行:《承先啟後一真儒》,頁 176。

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答・上渡河漢星斗怎樣渡法》,卷上,頁 8 上。

- 2. 因緣具足者,可尋找前世有緣人擔任引保師。
- 3. 由祖師恭請南極仙翁降壇檢定其功德,並核准應繳功德費之數目。
- 4. 由引保師代繳功德費。
- 5. 氣天仙借用人竅(引保師或三才)求道。

由此可見,跟人曹的眾生相比,渡化氣天仙是相當繁瑣困難的。

### 二、渡化氣天仙實例探討

### (一) 北宋司馬光82大仙求道記

韓老前人當初曾經引渡一位氣天大仙——宋朝司馬光求道,這段史實原委韓老前人於晚年時有留下筆述:

民國二十八年,本人每天去佛堂報字,常有大仙到壇訪原人渡他求道。本人在舊曆十月間,有一天心想:「渡十人,不一定有成道的,渡一位氣天大仙即時超氣入理天,准成,我作一個大仙前人也好。」心又想:「找一位有名的,世人皆知的才好。」隔天去佛堂一開壇,報名號「司馬光」,奉南極仙翁之命,來壇訪原人渡他求道。南極仙翁為氣天仙長,我心一想:「昨天我動念想渡一位有名望之大仙,今天司馬光到壇訪原人!」我心一動念就想渡他,於是報告胡道長掛號,我渡司馬光。

至隔年二十九年正月十六日,隨道長去濟南求老師點大仙。還有劉夢榮老前人,還有一位王萬金先生也同去渡大仙。這天,老師回濟寧,師母找人往其他佛堂,請來三才開壇。師母請示南極仙翁,這幾位大仙可否准他們求道?功德費若干?請南極仙翁指示。

南極仙翁到壇先說:「王萬金渡大仙,功德費黃金萬斤。」王萬金一聽,不知如何是好。此時,師母就說:「老仙翁不要開玩笑!萬金誰能有?」仙翁說:「減價仟元好了!」師母說:「太多,他家還有父母兒女,生活還得要顧,再減一點。」老仙翁說:「最少八佰元。」此時道長問王萬金說:「你看可以嗎?」王萬金回答說:「可以。」

轉筆又叫:「韓恩榮,你渡的這位大有名氣,可是貨高價出頭,不折不扣一千元,言無二價。」師母此時又求說:「韓先生他本人一心辦道,不賺錢,可以少一點。」老仙翁說:「言無二價。」此時我說:「可以。」當初我想渡大仙,心中打算一仟元可以。今天仙翁一說,正是我的心意。師母點完大

 $<sup>^{82}</sup>$ 司馬光(1019-1086),字君實,號迂叟,通稱司馬相公,陝州夏縣涑水鄉(今山西省夏縣)人,北宋文學家、史學家。西晉安平獻王司馬孚的後裔。世稱涑水先生,身後稱司馬溫公。歷仕仁宗、英宗、神宗、哲宗四朝,主持編纂了中國歷史上第一部編年體通史《資治通鑑》。參「維基百科:司馬光」,2021年5月3日,取自:https://zh.wikipedia.org/wiki/%E5%8F%B8%E9%A9%AC%E5%85%89。

仙求道後,吃午飯,下午師母派人領導至濟南市看看各名勝,轉天隨胡道長 回天津了。

一九九四年九月 韓恩榮書于福山83

根據韓老前人記述,當時他擔任「人才」,每天都會去佛堂開壇報字。功德具足的氣天仙即可奉南極仙翁之命到壇飛鸞敘述其因緣及訪有緣人當引保師渡祂求道。有意願渡氣天仙者可先向道長登記掛號,機緣成熟時,再恭請張祖或孫祖主持氣天仙求道事宜。祖師會先請示南極仙翁相關氣天仙是否俱備求道資格及確定功德費的數目,當所有條件皆具足後,才為氣天仙辦理求道程序。

### (二) 漢初韓信84 將軍求道記

民國六十六年(1977)10月,西漢大將軍韓信至新竹輔仁佛堂借竅顯化,跪求張前人(德慧菩薩)<sup>85</sup>傳授明師一指點以直超理天,張前人不敢作主,表示待請示韓老前人允准再辦理。老前人得知此消息後,即請三才飛鸞,南極仙翁臨壇指示機緣末至,而此事也暫告一段落。

民國六十七年(1978)1月3日,新豐三天法會畢班之際,院長大人帶領韓信將軍再次臨壇顯化,叩響頭號哭欲求明師指點,令在場每位道親皆為之動容。院長大人透露韓信將軍已跪於南屏山向濟公活佛懇求一個月(三十四天)之久,至誠感天,並預告7日將帶韓信將軍臨壇叩求老前人辦理。是年1月7日,適逢老前人至關聖宮講道開示,院長大人及韓信將軍再度臨壇,道出個中因由原委。韓信將軍經院長慈悲作主、老前人允准,由張前人擔任引師,鄒點傳師擔任保師,老前人親自點道,終於求得大道。

在民國六十九年(1980)結緣訓中得知,韓信將軍因與鄒點傳師累世有緣,故 能來此借竅顯化;又於得道後因助道有功受明明上帝敕封為「輔元宮侍官長」,結 緣訓云:

六十六年臨佛殿,含淚叩頭求前賢;欲把真道來訪求,玉宇樓閣化雲煙。……蒙此大德老前人,師兄擔保得真傳;亡靈欲求真天道,千般苦楚萬

<sup>83</sup> 天元佛院發行:《承先啟後一真儒》,頁 171-173。

<sup>\*\*</sup> 韓信(?-196B.C.),淮陰人,是漢初三傑之一,又與彭越、英布並稱為漢初三大名將。蕭何譽為「國士無雙」、蒯徹譽為「功高無二,略不世出」。韓信是謀略家、戰術家、統帥和謀戰派軍事理論家,在中國歷史上以卓絕用兵才能著稱,留下許多著名戰例和策略。後世何去非評價為「言兵莫過孫武,用兵莫過韓信」。韓信為西漢的開國立下汗馬功勞,「王侯將相」一人全任,惟功高震主引起猜忌。劉邦戰勝主要對手項羽後,開始消滅異姓王,於是藉故貶韓信為淮陰侯;最後為呂后及蕭何騙入宮內,以謀反之名處死於長樂宮鐘室。參「維基百科:韓信」,2020 年 5 月 3 日,取自:https://zh.wikipedia.org/zhtw/%E9%9F%A9%E4%BF%A1。

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> 德慧菩薩:一貫道發一組天元單位領導前人,姓張諱玉台,民國前二年(1910)誕生於河北省景洲縣。民國卅六年(1947)奉命來臺灣開荒傳道,民國七十九年(1990)歸天,享年 81 歲。成道之後,維皇上帝敕封為「德慧菩薩」。

般難。張前人與鄒點傳,吾一一來叩壇前;蒙爾出錢把道究,萬世難報此恩寬。智勇雙全乃〇〇,夙世因緣相湊然;蒯徹辯士來投胎,曾以薦言楚漢觀。……今朝榮幸蒙恩典,三曹普渡人鬼仙;維皇念吾之忠誠,對上無欺厚恩惦。平陽兵權被奪取,然心可鑒日月天;方有吾今晉纓帶,暗中助道報恩寬。86

回顧歷史,韓信將軍曾為西漢的開國立下汗馬功勞,最後的下場卻是以謀反之名處 死於長樂宮中。維皇上帝念其對主上一片忠誠無欺,雖被奪取兵權、被貶為淮陰侯,然忠心可昭日月,才有後來得道及受封天爵的殊榮,而「輔元宮侍官長」也發愿繼 續助道以報答天恩師德。

#### (三)空軍戰魂高志航求道記

高志航(1907-1937),原名高銘九,字子恆,遼寧通化(今屬吉林)人。1920年投筆从戎,考入東北陸軍軍官教育班,後到法國學習兩年飛機駕駛,並以優異成績回國,歷任東北航空處少校(陸軍銜)駕駛員、空軍中尉分隊長、第四大隊中校大隊長。

1937 年,「八一三」淞滬戰爭爆發,日軍出動百架轟炸機對江蘇、浙江兩省進行狂轟亂炸。當時,中國空軍戰機較少且性能較差,航委會下令不抵抗。8月14日,面對日軍戰機的狂轟亂炸,高志航忍無可忍,主張「將在外,君命有所不受」,下令戰機起飛與日軍作戰。他首開第一炮,擊落日領隊機,短短的十幾分鐘,中國空軍擊落日軍戰機6架,擊傷2架,而中國空軍無一傷亡,取得了輝煌的戰果,轟動全國,从此高志航這个名字就鐫刻在中國抗戰史和航空史上。同年11月21日,周家口機場接到報告,有11架日機向該機場飛來。他立即下令作戰,然而此時日軍戰機已飛至機場上空,在日機的俯衝轟炸下高志航登上座機,剛進入機艙即被早有準備的日軍戰機投下的炮彈炸中,同時與機械長、機械師等六人同時壯烈殉國,時年30歲。犧牲後,國民政府和軍委會追授高志航少將軍階。<sup>87</sup>

高志航為國捐軀,證得氣天仙果位,得知白陽期三曹普渡因緣,也在暗中助道 顯化。發一崇德蔡長鈞點傳師,其弟蔡震寰是空軍官校教官,因累世與高志航烈士 之因緣,感應到高烈士欲求道之訊息。經過數月之求證,證明其感應並非無稽之談, 譬如高烈士於無形中幫忙渡化了不少空軍官校之學生,很多學生也於夢中被烈士告 之來找蔡教官,甚至空官之校長也委託蔡教官負責在空官之校區中興建一間賢德堂, 專門供奉這些為國捐軀之空軍烈士。

.

<sup>86《</sup>三曹普渡》(臺北縣:正一善書出版社,1995年),頁90-91。

 $<sup>^{87}</sup>$  参 「 浙 江 新 聞 : 他 是 中 國 擊 落 日 機 第 一 人 」 , 2021 年 5 月 6 日 , 取 自 : http://pol.zjol.com.cn/201708/t20170815 4807366.shtml。

民國九十五年(2006)農曆十二月,台南育英佛堂重新安座,濟公活佛臨壇開沙批訓之際,蔡點傳師請示有關超拔高烈士之事,結果批出:「賢徒切莫自心擾,上天自有安排成;因緣早已成熟定,桓侯引領天闕行。」其後得知高烈士尚缺欠功德,包括渡二十人、五場講課之法施以及台幣十萬元之功德費。在高烈士的助化之下,蔡點傳師在短時間內即完成以上功德,並於隔年5月向陳前人大始<sup>88</sup>稟報。陳前人非常肯定高烈士為國揭驅、捨身成仁之義舉,馬上應允並指派負責群朱伯昌點傳師辦理,高烈士終於民國九十六年(2007)8月20日在濟德佛院求道。<sup>89</sup>

在民國一〇五年(2016)辦理高志航烈士結緣時,濟公活佛降壇批示:

銘九高氏字子恆,立愿搭幫助道程;為國捐軀名留後,奉獻犧牲立其中。早在氣界助道辦,早在行功證爵封;如今末後天命貴,世界各地顯化宏。皆乃眾仙得敕令,速建功德把道興;人身難得修辦快,立功立德史留名。……如今為師領敕旨,佛殿當中示機明;只要忠貞護國者,烈女節婦皆受封。銘九義士封功也,航誠將帥早定名,爾後眾徒當明理,氣界超拔恩施重。往後氣界求結緣,皆是仙佛印證明;天人共辨此一會,眾徒好自明心靈。航誠將帥有餘耀,子女皆能修道行;○○明白其父志,爾後認理行真經。90

訓中透露,由於現在是末後三曹普渡時期,氣天神仙得到上天敕令在世界各地顯化助道以速建功德。高烈士早已在氣界搭幫助道多時,而且是忠貞護國義士,受皇中敕封為誠航將帥。高烈士得道後,也暗中撥轉因緣讓道親引渡其後代子女求道,濟公活佛亦在訓中勉勵其子要明白父之心志,好好認理實修,為白陽期天人共辦之殊勝又添一例印證。

以上三例呈現不同時代渡化氣天仙的狀況。就文獻之記載而觀察,張祖及孫祖住世時,似乎只有兩位祖師可以辦理氣天仙求道點玄,其他點傳師只能辦理渡化人曹及地曹。兩位祖師歸天後,才有道長、老前人、前人或資深點傳師辦理渡化氣天仙的儀規。且由前文中韓老前人的記述「雲字班三千名已滿」,可知,張祖及孫祖在大陸傳道時期,氣天仙求道的案例相當多。由於當時飛鸞宣化的現象相當普遍,很多功德具足的氣天仙可以到壇批訓請求有心人引渡。在各位前人輩到臺灣開荒階段,能來借竅或開沙顯化的氣天仙,都是與在場道中人才有深厚因緣者,上天才會鋪排其求道機緣,這是一貫道辦理天曹求道的情況。

\*\* 参「YouTube:超拔烈士之殊勝因緣」,2021 年 5 月 17 日,取自:https://www.youtube.com/watch?v=aGp2f\_8kmHU&t=9s。

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> 不休息菩薩:一貫道發一組崇德單位領導前人,姓陳諱鴻珍,又名瑩如,道號元貞。民國十二年 (1923)誕生於天津,民國卅六年(1947)奉命來臺灣開荒傳道,民國九十七年(2008)歸天,享年 86 歲。成道之後,維皇上帝敕封為「不休息菩薩」。

 $<sup>^{90}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:臺南道場李淳、沈榮彬點傳師及高志航烈士聯合結緣),編號:fycd20160402070001。

### 第四節 地曹:下渡地府幽冥鬼魂之實務研究

一貫道的修持是以人倫常道為基礎,因此「克盡孝道」是白陽弟子的本份。 《一貫道疑問解答》云:

人生世上,孝悌為本。吾人果欲孝道無虧,生前固應竭盡孝敬之誠,死後尤 須行深超拔亡靈之功,俾得永脫輪迴之苦難,享受理天之清福。91

父母在世時,為人子女固然應竭其所能以誠敬之心盡孝養之責,倘若父母生前尚未 求道而不幸逝世,其靈性一般仍在地府或六道之中。因此,身為子女者應積極行功 立德,待功果足夠,即可超拔父母回返理天,永脫輪迴之苦。《一貫道疑問解答》 中也有清楚闡述, 盡孝有聖凡、大小之別:

夫孝有凡聖之分別。世俗之孝,生事以禮,死葬以禮,祭祀以禮,不過將為 人子的心盡到,就算完了。然而不能消解父母之罪愆,使父母不在張門為子, 李門為婦,所以這種孝是小孝。如有真心孝子,追想劬勞難報,欲超拔父母 者,非修道不可。92

一般世俗之孝只是做到「生事以禮,死葬以禮,祭祀以禮」,然而這並無法消解父 母在世時所造下的罪愆,也不能讓父母免於繼續生死輪迴的命運,所以只能算是世 俗的小孝。由此可知,真正的盡大孝是能消除父母的罪孽,讓父母能出離生死苦海, 要達到以上目的唯有透過「超拔」才能完成。

### 一、渡化地府鬼魂之方法——超拔

《金公祖師闡道篇》記載:「先天道遍三千,上渡星斗中人間;下渡陰曹幽冥 府,只在後輩立功圓。一子得九祖沾,能拔七袓超九玄。」 33可見,一貫道渡化地 府亡靈的方法主要是依靠其在世子孫的作為,《一條金線》云:

儒聖有云:「慎終追遠。」佛祖有謂:「一子成道,九祖升天。」皆盡孝於 亡靈之意。當此天慈宏恩,天道普闡,赦乎幽冥鬼魂,三曹普渡,恩准行功 之佛子超拔亡靈。94

所謂的「超拔」是指在此三曹普渡時期,上天開恩准許已得道的道親,透過入道儀 規,使其已亡故的父母祖先或親友也能求道。對於超拔的條件,還有欲超拔者所行 的功果及被超拔的亡靈身分之關係,《一貫道疑問解答》有以下簡要說明:

94 濟公活佛: 《一條金線——附註解·修道與亡靈之關係》,頁 44。

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·下渡幽冥鬼魂怎樣渡法》,卷上,頁 8 上-8 下。

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·此道中有拔亡靈之事不知怎樣說法》,卷上,頁 9 上。

<sup>93</sup> 韓萬年編註:《金公祖師闡道篇白話譯註》,頁 25-26。

第一必須修道有恆,有功有德;第二必須代繳功德費。然後再請師尊,借亡 靈子孫之人竅點玄。至於入道儀規,與人間眾生渡法相同。<sup>95</sup>

一貫道有加果位一事,六十四功加一果,拔一層父母,共計九層,係拔上九代。至下拔子孫者為恩拔,非有大功大德者不可。甲子年時規矩又改,凡齊家者,即可拔父母。若拔祖父母,與伯父母者,仍依前例二層果位,方為合格,其外類推。<sup>96</sup>

超拔亡靈與渡化氣天仙有幾項相似之處,即是超拔者須代繳功德費,一般都是平常人求道功德費的百倍或以上,另外亡靈也須借超拔者人身來點玄求道。這裡特別強調「須修道有恆」,表示超拔者須有修辦一段不短的時間,而且須有足夠的功德。如何來衡量超拔者的功德呢?在路祖掌道的時代,是須渡一百人求道才能超拔一層父母。十八代弓長祖入道後,因為亟欲超拔父親的孝心感動了老中格外開恩,放寬了超拔的條件。對於事情的經過,韓老前人有以下敘述:

二年時間,老師才渡了六十四人,心中煩悶渡不了一百人不能超拔父親。褚老師稟告祖師說:「一人渡一百人很難,有一位張先生實在無法渡一百人,才渡六十四人,不能超拔父親很難過。」老祖師想一想也知道不容易,他老就請示老申:「渡一百人很難,求老申慈悲可不可以減少?」老申隨後就批訓說:「好吧!從此人開始,六十四功加一果。」老師這才超拔老父升天。現在齊家者就可以超拔一層父母,這是民國二十八年老師暫定佛規時,求老申大赦從寬,從此齊家者即可超拔一層父母。至現在還是遵此佛規,如果超拔祖父母或是姑舅師父等,必須有大功者才可以。97

由此得知,亡靈與超拔者的親屬關係愈遠,所需的功德愈大,而超拔晚輩所需的功果則大於長輩。至於對超拔者的要求,則需修道清真有恆作為基本條件,關於這一點,今之〈超拔表文〉中,也有相同記載:「具表為○○○(在世之超拔者)修道不負清真有恆。」<sup>98</sup>此外,對於渡人人數的規定,也是超拔者的重要條件之一。關於此點,從路祖時代的渡一百人,到張祖超拔父親時改為渡六十四人,到甲子年(1924)<sup>99</sup>則改為齊家<sup>100</sup>(渡人人數不拘)即可超拔一層父母。此案例除了展現一貫道之佛規(超拔條件)有因應時代的變化而因革損益的精神,更重要的是透露無生老中為圓成原佛子盡大孝而放寬超拔條件的慈意。

<sup>98</sup> 發一崇德道務中心: 《表文格式(三表五愿)·超拔表文》,頁9。

<sup>&</sup>quot;南屏道濟著:《一貫道疑問解答·下渡幽冥鬼魂怎樣渡法》,卷上,頁8下。

<sup>%</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧此道中有拔亡靈之事不知怎樣說法》,卷上,頁9上。

<sup>97</sup> 光明國學圖書館發行:《祖師師尊師母略傳》,頁 29。

<sup>&</sup>quot;《一貫道疑問解答》記載為甲子年(1924),韓老前人認為是民國二十八年(1939)。

<sup>100</sup> 一貫道的「齊家」是指全家人皆已得道及有在道場參辦。

#### 二、被超拔亡靈結緣訓之探討

經過超拔的亡靈將歸於何處?下場如何?又有什麼驗證?相信這是所有超拔者 想要瞭解的事項。《一貫道疑問解答》云:

亡靈經過超拔之後,即可天榜掛號,地府抽名,而歸於理天天佛院自修堂, 復經百日修煉,以恢復純陽之體。然後再由明明上帝派定三官大帝,按功定 果,但其果位須以其生前之修養及其子孫之功德為標準。101

亡靈被超拔後,即可回到理天為得道者所設立的「天佛院」繼續修煉。亡靈須在自 修堂內修煉百日以恢復靈性本來的純陽狀態,再根據其生前之修為及子孫的功德來 評定亡靈在上天的果位。根據發一崇德臺北道場於民國一○九年(2020.01.01)在臺 北崇德佛院舉辦的超拔記實資料記載,經百日修煉的亡靈將根據他們的功德,分為 普通亡靈、高等亡靈及超等亡靈,再分派到三大院——天佛院(院長彌勒祖師)、 仙佛院(院長南極仙翁)、考試院(院長茂田師兄)以繼續修煉及接受仙佛菩薩之 教化。102

濟公活佛在《一條金線》指出,超拔後並非完事,還必須注意以下事項:

雖云拔薦靈返本,當知亡靈罪在身;建立奇功是英雄,佛院亡靈得安心。天 上果位人間定,天考人驗判偽真;自問責任如此重,尤要精進報師恩。亡靈 昇降皆在己,建功立德本由人;果能前進無退縮,亡靈定能樂吟吟。賢契打 點孝悌盡,勿失佳期好光陰; ……速了誓願前程奔,勿使亡靈墜沉淪。勿負 亡靈佛院盼,勿使亡靈含怨心;盡孝當至完善處,方不負稱修道人。<sup>103</sup>

可見被超拔亡靈的罪業還必須由超拔者來承擔,而亡靈在理天的昇降也與超拔者之 行功立德有直接的關連。《一貫道疑問解答》又云:

因而立下佛院,以候超拔得道歸空者,候期定位。功德兼修者,取入超等; 功德不及者,轉生再修;或降福地,享此洪福。104

由此可知,被超拔回天的亡靈是有可能因為功德不足而必須降生再修,因此,有超 拔祖先的在世子孫不但不可因循退志,更應積極建奇功、培偉德,才能讓理天的祖 先得到安穩,也唯有如此才算完全完成盡孝之心意。

除此以外,一貫道還可以透過辦理「結緣」讓已被超拔的亡靈到壇批訓以印證 超拔的直實性與殊勝性:

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·亡靈超拔了歸於何處》,卷上,頁9下。

 $<sup>^{102}</sup>$  參洪淑芬:〈臺北崇德佛院超拔記實〉簡報,「108-1 一貫道崇德學院・一貫道佛規禮節之研究」課程,

<sup>103</sup> 濟公活佛:《一條金線——附註解·修道與亡靈之關係》,頁 46-47。

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·此道中有拔亡靈之事不知怎樣說法》,卷上,頁 9 上。

亡靈超拔經過百日以後,就能到壇結緣批訓,說明閻君輪迴之苦難、如何超脫、如何飛昇極樂理天、享受清福,以及生前未經辦理清楚之事,臨終未經囑咐明白之言,均能在鸞壇上詳細批明,或借人敘述,可為超拔亡靈確切之證驗。<sup>105</sup>

亡靈到壇結緣批訓,除了敘述生前的種種,也會說明超拔前後的狀況及差異,甚至 還有機會交代臨終前未辦理的事及來不及囑咐的話。不可思議的是,有的亡靈所透 露的事,是亡靈與相關家屬個人之間才瞭解其內情,外人一概不知,讓大家更肯定 回來結緣者確實是他本人。凡此種種皆能驗證超拔的真實效用及殊勝。

### (一)天佛院修煉班班員闕○○結緣訓

闕講師夫婦求道參加法會後,發菩提心勇猛精進,引渡許多親朋好友求道,更發大愿舉家移民紐西蘭開荒辦道。出發前半年,民國八十二年(1993)2月21日,適逢韓老前人為崇恩佛堂主持安座及超拔儀式,闕講師得以盡大孝超拔過往多年的父親。或許是上天有意成全,老前人恩准於同年7月11日辦理結緣。闕老先生來結緣時是天佛院修煉班班員,結緣訓中敘述:

○○我又回人間,沒有身體真可憐;濟公恩師幫助我,乩筆扶正話來言。人生短短匆匆過,氣斷也是會羅閻;我沒福氣先求道,陰暗地府待幾年。還好沒做大壞事,孝兒○○功德添;聽經所內經典究,冷風難奈哀聲連。孝兒○○又超拔,○○飛昇到理天;大道寶貴不會假,感謝上天賜結緣。106

訓中明確指出在世兒孫求道後,在地府的祖先即可沾光到聽經所研究經典。一旦在世兒孫超拔,祖先靈性即可回到理天天佛院繼續修煉,印證天命明師辦理普渡三曹之殊勝。闕老先生在呼喚在世家屬時,從兄弟姐妹由長輩到晚輩一一叫出,有者更以其小名稱呼,若非其本靈回來結緣,又豈能對其家族事瞭如指掌?結緣訓也透露:

我是小小修煉員,還靠子孫功德添;若無子孫之功德,九玄七祖德光沾。<sup>107</sup> 由此印證經超拔回天的亡靈,仍需依靠在世子孫功德迴向。因此,超拔祖先者更要 積極建功立德,才能讓理天的祖先得以安穩。

#### (二)天佛院修煉班施○○結緣訓

施老先生是福建省安溪縣人,生於1911年,十七歲時與姐姐渡洋至印尼工作,成家立業後育有七男一女,1982年因心臟病發而逝世,享年七十二歲。三男施講師夫婦於1993年求道,體會大道至尊至貴,發心辦道並於任抹市(Jember)開創一方

\_

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答・超拔亡靈以後有什麼證驗》,卷上,頁9上。

<sup>106 《</sup>天佛院修煉員闕河煙結緣訓》(臺北縣:崇恩佛堂,1993 年),頁 9。

<sup>107 《</sup>天佛院修煉員闕河煙結緣訓》,頁15。

道務,並於1994年超拔父親。超拔後,施講師夫婦對道務更加盡心,全力推展道務, 促成了1997年6月22日與亡父結緣的殊勝機緣。施老先生在結緣訓中提及:

在世辛苦成過去,金銀錢財帶走難;只有萬般隨身業,糾纏不清結債冤。八十二年那一夜,心臟很痛氣難全;魂魄飄飄飛去遠,地獄報到受熬煎。痛不欲生受判決,孽鏡台前照明全;業障債主拉又扯,半斤八兩算明全。六年之後有一天,獄吏調我會羅閻;六道輪前超生轉,投在建寧張家間。平平凡凡生活過,父母養育也完全;六歲那年有一天,玩耍突然睡意綿。魂魄飄飄飛天上,仙官告訴我因緣;○○孝兒來超拔,靈性得點返先天。感謝老中大慈悲,天佛院中修完全;孝兒○○好心意,媳婦○○也向前。恩師告知你們有,老中佛堂心力捐;心中歡喜難言語,你們定要努力前。好好的修好好辦,將來回天樂無邊;等我三年時期滿,暗中可助事滿圓。108

施老先生透露他去世後,魂魄就到地獄報到,而且被判決受刑罰長達六年以了前生業債,證明「萬般帶不走,唯有業隨身」之因果定律。之後閻君又判他投生到福建省建寧縣張姓人家,六歲在玩耍時忽然萌生睡意,靈性就這樣離開肉體,原來是前世孝兒施講師超拔,讓施老先生能直接返回先天。在超拔禮節中,點傳師禮囑內容提及:

中恩慈悲無量,一張赦旨,翻遍幽冥津關,無論何投何方,即刻隨旨到壇。 (大聲唱亡靈名,遵命隨旨赴壇聽點。)<sup>109</sup>

此案例足以印證,無生老中之天命可畏及明師一指之不可思議力量,即使過往祖先已輪迴至其他法界,超拔的效驗依然不減。施老先生也透露在天佛院修煉班三年期滿後,因有施講師夫婦誠心修辦,又獻地蓋大佛堂,應該有一定的果位,到時亦可助化其在世子孫。

在結緣訓中,施老先生也借機勉勵其他家屬要和睦共處及好好修辦:

○○媳婦和○○,和和氣氣才當然;照顧店裡同心力,不要為錢感情傷。你們同是好子女,又有求道父心寬;好好修道更歡喜,上天助我家隆昌。成天吵鬧臉丟盡,我在理天心不安;重新來做和睦起,答應爸爸修辦兼。<sup>110</sup>

當中揭露兩位媳婦常常為了施家兄弟合夥生意上因錢財分配不均等問題而吵鬧之私事,雖然讓兒媳婦們十分汗顏,卻也讓其家屬及在場道親更肯定亡靈親自來結緣之真實與殊勝。

<sup>108 《</sup>施進寶與亡父施再遠結緣訓》(印尼任抹市:圓滿佛堂,1997 年),頁 4-5。

<sup>109 《</sup>發一崇德禮本》。

<sup>110 《</sup>施進寶與亡父施再遠結緣訓》,頁6。

### 本章小結

從以上一貫道三曹普渡實務探析得知,明明上帝為了更全面地救渡九六原佛子 回返理天,特別在白陽期大開殊勝法門,不只是在人曹的眾生有機會得道,還包括 在天曹的氣天仙及地曹的亡靈,也能在符合一定的條件下得渡而達本還原。濟公活 佛降壇批訓云:

在道場裡,每場辦道、每班法會、每次班程,都是三曹普渡、玄祖沾恩、冤 債償還的好時機。<sup>111</sup>

三曹大事人間辦,佛仙助幫普收圓。112

縱觀三曹普渡之實務,在人曹普渡層面扮演著重要角色,因為人間道場的運作可以 帶動三曹眾生的渡化同時一起運轉,可以說是白陽期普渡收圓的主軸所在。至於白 陽期普渡收圓使命達成的狀況,將在下一章繼續討論。

\_

<sup>&</sup>quot;" 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》,頁678。

一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:舊金山道務中心胡秀鳳點傳師結緣),編號:fycd20160611230002。

# 第六章 一貫道「普渡收圓」之願景與完成研究

一貫道「普渡收圓」要完成的使命在前幾章已有基本論述,至於普渡收圓的完 成與歸趣,王祖在《歷年易理》云:

三極大道,纔能收圓;末後一著,出細普傳。掃千門戶,萬教收完;海內海外,下地上天。人鬼星宿,一齊同辦;俱回無極,同歸理天。<sup>1</sup>

共參透一貫道紅塵不戀,纔挽回唐虞世舜日堯天。2

定與三教整道統,定救九六還本原;……一人悟徹一人聖,人人悟徹同堯天; 挽回末世登仁壽,纔算經天緯地男。<sup>3</sup>

三極合一,然後可以收圓,可以結果,登斯民於仁壽,化斯世為大同也。4

易言之,一貫道「普渡收圓」的終極使命任務主要分兩個層面:論先天、論聖事, 是渡盡九六億原佛子達本還原,回歸無極理天;論後天、論人事,是將叔季末世挽 回堯天舜日,萬教歸一,完成世界大同。

# 第一節 普渡收圓與萬教歸一之研究

本文第二章第二節,闡述白陽期普渡收圓須完成的任務使命之一即是「萬教歸一」,此論點對宗教界來說確實是一個敏感的議題,但對一貫道而言,卻是其義理核心。以下將從祖師著作及仙佛聖訓進一步探索此議題與白陽應運普渡收圓的關係,並詮釋其基本意涵。

# 一、普渡收圓與「萬教歸一」的提出

「五教歸一/萬教歸一、萬法歸一」之思想,是一貫道闡發五教聖人之奧旨的 要義所在,可謂自古及今,一以貫之。然而,此議題又為白陽應運普渡收圓的核心 義諦及實務所在,關於普渡收圓與此議題的關係,早在袁十二祖辦理「開荒下種」 的年代,就有關於三教同源、萬法歸一、萬教歸一的敘述,《金不換·直指歸根還 原返本論》云:

還要推源取總,初祖上有一尊;是他無中生有,是他生天地人。是他生仙生佛,是他產出萬靈;是他發下無字,是他命下東林。是他靈光一段,是他億萬化形;是他憂心不暇,是他住望殘零。是他悲悲切切,是他淚洒胸襟;是他差遣諸佛,是他發祖降臨。是他票發萬教,是他分立千門;是他立定邪教,

<sup>1(</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·章帖》,頁3。

<sup>2(</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·丁丑又帖》,頁6。

³(清)北海老人著:《歷年易理・辛巳光緒七年》,頁 16。

<sup>4 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·附錄二》,頁 56。

是他放下魔軍。是他執掌劫運,是他重立人倫;是他星移斗轉,是他另立權衡。是他萬法歸一,是他普度原人;是他掃滅惡黨,是他普度善根。這樣大恩大德,個個忘了來因;點明生性之中,表出親娘無生。還要歸根認中,還要見得娘親;此點源流一脈,點開諸佛慧明。點開大忠大孝,點開孝子賢孫;點開收圓普度,頂古從茲圓成。<sup>5</sup>

文中說明,無生老中是天地萬物的根源,仙佛萬靈是由祂所生,原佛子下凡治世是 由祂所命,千門萬教是由祂所立,將來普渡收圓,萬法歸一,眾生得歸根認中,亦 是由上天所鋪排。其他相關的論述還有:

真空大道妙無窮,類相同,太極收回無極洞。一本散萬宗,萬殊歸一統。掃 盡旁門種種功,透開金鼎朗朗紅。<sup>6</sup>

正法原無二門,萬殊總歸一理。7

大地殘零宗正覺, 普天佛子悟真常; 千門萬教總歸一, 和合真誠見老娘。<sup>8</sup> 普度大開朗, 萬法歸一禪; 揚眉還吐氣, 極樂廣無邊。<sup>9</sup>

以上引文出現「萬殊歸一統」、「萬殊總歸一理」、「千門萬教總歸一」、「萬法歸一禪」等用詞,足見袁祖時期已在闡發普渡與「萬殊歸一本」之收圓理念。

到了王十五祖承命辦理「出細收圓」時,更是極力闡揚「平收萬教、萬法歸一」 之收圓義理。王祖云:

明理氣共數象,體用兼賅聖與王;真空性徹理天,不移一步到家鄉。咱用的靜無為,不勞彈指證真常;掃千門並萬教,道引斷港會汪洋。<sup>10</sup>

收服千門萬教,白陽大會收圓;了了老中心願,活佛世界現前。那時揚眉吐氣,位位共坐玉蓮。<sup>11</sup>

一家法含萬法闡破萬教,掃萬法歸一法救回殘緣。12

文中表述了萬法歸一的具體方法與狀況,以人的思維和不同的宗教立場來看,確實很容易落入對待與遭受批評。從另一角度來探析,從紅陽期開始「一道分三教」,

<sup>5(</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·直指歸根還原返本論》,頁 25-26。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> (清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·悟空五更詞》,頁77。

<sup>7(</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·指玄真要》,頁89。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> (清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換・謝香扇闡道馨香》,頁 111。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>(清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·茆蕃嘆》,頁 286。

<sup>10 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·庚辰光緒六年》,頁 14。

<sup>11(</sup>清)北海老人著:《歷年易理·丁丑又帖》,頁8。

<sup>12 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·干午又帖》,頁 24。

到紅陽期末「三教合一」,這一開一合也體現出道之本末終始體用之奧義,而萬教歸一、萬法歸一儼然已成為白陽期普渡收圓的必然趨勢。

### 二、從「三教一理」到「五教一理」

研讀袁十二祖、王十五祖至十八代弓長祖所著述的文獻如《金不換》、《歷年 易理》、《祖師四十八訓》、《暫訂佛規》等而觀察,大部分是以闡述「三教同源、 三教一理、三教歸一」的理念為主。然而王祖在〈論心〉一文中已提出五教合一、 五教一理之概念:

現今五教並重,萬國通商。吾等學人,各宜仰體上意,合五教為一教,連中外為一家,化乖氣為和氣,化戰爭為揖讓,上慰天心,下順人意,豈非一大快事!化之之法,五教各有經典,各國俱有遺文;經典遺文,皆上世聖賢化民成俗,代天宣化之言。雖文有萬殊,而理無二致。學者當先明天人一貫,理氣原因;真知真見,躬行實得,而後自然心若懸鑑,見其文則會其志。無論釋教、道教、回教、耶教,皆可以升其堂入其室,徹其底蘊,得其心法命脈。道者、使之成仙;釋者、使之成佛;回者、耶者,使之靈魂出苦,同回天主之國。默移潛化,使之皆大歡喜,已入我賢關、聖域,而不自知也!此因時、因事、因地、因人,通權達變,隨方設教之大略也。<sup>13</sup>

到了弓長祖大陸時期的仙佛聖訓《天道真理講義》,對於五教歸一等相關議題與天時天運的關係,則有較完整之論述:

詩曰:五教原來是一家,因地因人設教法;形式雖殊皆一理,迷人妄自論你他。……數千萬年來,社會人生,所以能存延於今日者,端賴聖佛之教,國君之治也;如治而不教,則民必不服矣。所以,天命五教聖人,先後降世,各居一方,因地因人,而設其教。儒教孔子、釋教如來、道教老子、回教穆聖,降生於亞洲;基督耶穌,降生近於歐西。由此以來,五教各立教條,各立規則,將化民之責而自任,所以至今,聖人遺風猶在焉。既然五教皆奉天之明命傳道,然其辦法不同者,良以地勢民俗所使然也。然名稱雖異,而理皆同。儒教以「存心養性,執中貫一」立教,「忠恕」二字而化人。釋教以「明心見性,萬法歸一」立教,「慈悲」二字而化人。道教以「修心煉性,抱元守一」立教,「感應」二字而化人。基督耶穌以「洗心移性,默禱親一」立教,「博愛」二字而化人。回教以「堅心定性,清真還一」立教,「仁愛」二字而化人。五教立言,雖然不一,其理何嘗不同耳?且五教聖人,當時奉命傳道,為立教化民而已,及至任務完成,其心法並未普傳。14

<sup>13 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註:論心》,頁 18-19。

<sup>14</sup> 院長大人:《天道真理講義——教材本(下)》,頁 19-33。

可見五教聖人皆是奉天命降世,其主要任務乃為立教化民,當時由於天時未至,心 法並未普傳。而隨著白陽大開普渡,大道輾轉傳來臺灣,又從臺灣傳到世界各國, 「五教同源/五教歸一」的義理,更為仙佛所多方面闡述,以下再論述之。

共三世主無真千濟本誠而得德靜吾至明先般臨申 中 聚千界宰主靈萬世無而無道能中帝上明明若初定 小而無內大包羅無形無色無聲臭 悲 應 在大五天神無破捨形無內潛移禪本達德頓波有三 民 上 而 谷 地千種地顛你形無象息大修風修無至新悟羅太陽 六內大包羅 為 球世人人倒我色為在者包己俗煉寂虚民法蜜公史 懷 七 何娑形治軀分無傳化不羅知靈抽然陰止漸以開渡 回耶儒道 必婆色世殼化聲教育偏至學為坎不陽於修無道盡 七 相化雖化空顯臭和萬又神行首填動水至動相關九 殘蓮有五無萬一一靈不至禮中離靜火善拂布聖六 團 歲 虚靈 局邦異方用能理團生倚靈儀王至宜濟地拭施王齊 至 りらいい 次 見 同化靈處真常指常虛靈感小極玄慈大適精慈泰始 戊 性 性性性 靈劫本世靈迴十靜心博遂感樂牝心悲中舍悲來皇 辰 熈 體 分崇同道回光字養愛大通化應謂效與而和行天乃 七 化善源之本返天精除廣忠大無谷聖同合為仁真伏 元法 月 而而而 生依地義位照神銳去用恕千慾神神體一貴懷辦義 育萬 然不 返親貫 守 宜堅理清真洗禮默殊存怡執後修熙抱三明體萬降 Ŧī. 當心回真假心耶禱途心儒中天心道元皈心佛法道 靈為首 H 更定教而修移教而而養教而施煉教而守見 維皇上 天 西 主上 皇上 方聖 至 珍性一返精性一親同性一貫以性一守戒性一 老 南台 惜兮理一一兮理 一歸兮理一教兮理一五兮理 帝 屏南 呼心博天教龍放維至啟功玄元珍大西普脈 阿真 道 聖迪深上始瓏日方 滿拉主 眾無愛主羔華之皇 濟 返傳真歸墨佈上羊選能上先蘊成老天透如聖 教 慈正 歸 無教帝故礙寰帝勿聖卷帝師靈就母尊靈來母陽根 訓壇 極怡慈梓矣宇慈迷舉之慈矣熙喜慈矣體子慈期基

圖 6-1: 〈 中降五教 〉妙訓<sup>15</sup>

民國七十七年(1988),濟公活佛於發一崇德批示〈中降五教〉妙訓。從此篇妙訓的圖文結構來看,五教(佛、道、儒、耶、回)皆是由中(明明上帝萬靈主宰)所垂降,五教之修持觀皆不離「心性」,明體達用皆不離「一(道/根本)」,對萬靈主宰之稱謂雖然不同,但所指涉的都是共同的宇宙生命根源,而最終五教仍將歸一一一歸於宇宙之萬靈真宰無極老中,歸於萬類本自具足的無極真性,而果真能歸於「一」,亦即達臻收圓。

綜合前述,足見白陽普渡收圓所揭示的三教歸一、五教歸一的「一」,指的是 真恆不變的「無極真性/無極老中」,超越生滅變異之氣、象層次,屬於不生不滅 之理域。因此,雖云五教歸一甚至萬法歸一,實屬回歸萬類自身的真恆性體,這是 不離性命之根本來處與歸處的不朽真諦。因此,若就文字相的敘述而言,雖然有 「三教、五教、萬教」之差別,事實上真理無二致,萬殊之歸一,依然是歸根於其 性理本體。

<sup>15</sup> 資料來源:一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——中降五教〉,編號:fycd19880815070201。

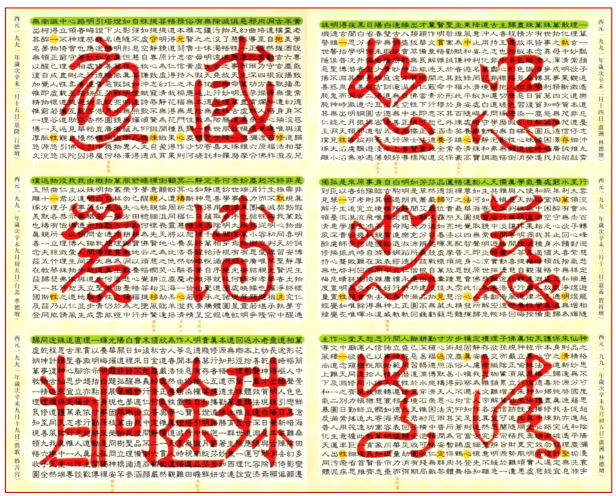


圖 6-2: 〈殊徐同歸〉妙訓<sup>16</sup>

至於民國八十年(1991),在發一崇德批示的〈殊途同歸〉妙訓,首先把五教的精神要旨:佛教(慈悲)、道教(感應)、儒教(忠恕)、耶教(博愛)、回教(清真)各別批出,最終以「殊途同歸」為總結,表達出五教歸一於無極老中此性理主體。同年在發一天元批示的〈中・八卦・五教圖文〉妙訓,以中(無極萬靈真主宰明明上帝)分化出先天八卦圖,再化為五教圖形,圖文並茂大闡「五教同體、宗旨一理」之妙諦,令人嘆為觀止。

民國九十五年(2006),濟公活佛又於發一靈隱批示〈五教歸一理〉妙訓時指出:「五臟性主人可活,五常心主德不薄;五瓣出於一花朵,五教出於一中窩。」「前後一貫,繼續闡揚五教同源之義理,同時揭示五教聖人奉天承運,各化一方,都是要榮耀上帝的慈光,並重申五教之修持皆指引眾生回復自性真佛、歸根認中;而白陽期上天降道三曹普渡、儒家應運、天人共助,是為了「齊辦收圓」。

 $^{16}$  資料來源:一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——殊途同歸〉(發一崇德:臺北道場社會界國語三天率性進修班),編號:fycd19911026030702。

 $<sup>^{17}</sup>$  三峽靈隱寺文書組編輯:《白陽寶典——民國九十五年度(2006)新馬泰訓文集》(臺北縣:天道之光出版社,2009 年),頁 23。

西元一九九一歲次辛未四月初五日馬來西亞天慧佛堂法會 育萬物 兩儀生 陰陽想 四象起 人卦領 大四卦 無極理 松三連 華大曆 坎中猯 緊下壓 震仰盂 艮覆盌 兒上缺 人卦數 有易理 維中報 乾坤對 天地正 坎糠對 水火谱 震異對 雷風薄 艮兑對 日財氣 不相射 階號頭 雷風生 天地問 日聯坐 五太化 日月青 五行生 相生块 有情濟 有定理 齊公臣患 爾師是也 慈縮 降至佛宸 題今中田 再問諸徒各許安! 無極生化天元會運數轉十二九千六百年一終始來會初起因午會告於終子會開天來六萬有餘年 元會象變遷數期有劫運一期日背陽伏羲時代始二期日紅陽周昭王時代三期日白陽午未交替演 每期道劫除定數必有理合理不遭劫有理為定理出道即在劫劫運必生成人須由道生道宏劫消滅 寅會生人時福禍人心造生命必有數繫於善惡問為善心不 因菩戾氣除大道施普化復舜日堯天 堯以仁臨民舜以孝格蒼人以道隨之克念效聖賢心無物無罪無礙佛心為中為處世道天理純然全 天地有混沌人性無毀滅未有天地時天地在道中原一 明本復初復歸本理既有天地時道在天地問 門徑各有別出入處應緣生滅相離去知法源心會悟靈體一源形殊不一般有形亦有壞無形方真賢 智固處無為泰然如佛祖有卷字壁無方寸一點玄寂靜中獨立清靜極中境來去亦無阻靈子林中玄 佛無礙之心洩機真跡趙啖世人不識流浪生死滾得性迷一竅未能體其與失之本來根難能還本源 知性則知天明心莫外見亦如是吾識存心養其性造其心中慾澄心神自清盈虛有消長理本循邊轉 三期開普波幸運道得開體經中之意悟經中之玄玄中之妙道語大英能報語小英能破大智妙行觀 無機泰極理清虛方便法眾開觀如是共同慈悲存以期曉世人界為蓮花邦攝心至道為共建菩提園 萬物主宰根賦命化性靈一中子山會大干應古仝子亥合為機廻光中返照天覆地之戰淨博謂泉貫 僑之明明德止於至善焉無為而不為智者理篡求推善人己建建人忠恕特良知亦良能真詮徹人天 慮與物之首頂天立於地過各國界居守死著道行閱其一著百見其一著行心發意想感良心慧性現 仁厚之言辭聲響感人深移風世間俗善良民心從人存善己律立立於自身善數民從之良知存餘然 古之聖賢王憲章文武備有德慧衛知為眾施教化言盡心竭性所以立命之樂其道啟廸無命不自專 精靈话潑廻為機巧妙施誠中赤子心方便隨人前內外合為一坦然拳擊燧中和發自然行乎中庸含 君子務其本本立而趙生修身而道立賢者平心論李悌仁為本泛愛親其親人性慈暉現博施濟良賢 好學近平知立行近乎仁知恥近乎勇明謂知其所從容抗行表天下之違德釋著本於誠約之以禮先 天真開來學往聖繼絕學實著英自欺淡然安身至處世間情物緣超鐵落遊開來修行了時空一階段 中靈分化原胎靈歸」親思愛戚天繼道採末會定數有時序亦有滅樂日認理心其假始復思道開 頓漸各有法依佛持宗<mark>旨</mark>雖花國聖地迎之造大同以無量壽佛之乎<mark>随</mark>緣去修煉號假借復恢原本顏 其·主创建地五教同體宗·躬順思想簡萬宗源中究竟本一萬物體其空妙理清靜無為建解脫自超然 延籌理<mark>造化告予效理腎容悦事主神宗旨徳法循心靈悦悦如時宜機</mark>智運執其趣思慮心真無私偏 天恩消再造整治理世間大德敦化明主敬止於滅中分天下立四海緣眾合今復古朝滌德修身心圓 動為天下道行為天下法言為天下則端晶永然昏遠之則有望近之則不厭德者與義解敏行納聖言主義有萬物唯天下至誠經綸天下造惟天下至聖唯一中化十分佛子降極立天下大本淵源天息覚。 至誠無息者不息則久遠悠遠則博厚博厚樂高明博厚以載物高明以覆物博之厚配地高明以配天 克喇峻戀彩懲甚仁之至父態與慈母懿行燈體與顧鞮天明命問公三王門人思以施四矣聽欲宜踐 父母養心智色維無為建養正禮規書重恩首於孝及時待双親堪稱為賢聖尊師並遵道嘉言表枝範 五美仁推崇十思達者報文士明儒學君師思威施父德鄰改惡向善理數之仰志觀其行知之精進前 首載道之本出自於天命賢賢親共親奉行守信從仁義講明清五倫各當守旨意修身道處事即回滿明明其修理順天即合道兄恭弟友愛下建學上情仕而優則學而優則凡誠格道斯行幣行學演演演員, 五教之聖人皆一中之子為覺迷之差和而不謀利苟無至態;至道不緩爲思門從觸兒承命道脈傳 上上德行頌於緝熙止敬邦徽方百里為鄉民所仰三從八德開發五常之倫遵四維之理要個自修宜 人道要盡善量力為隨揚遊十菩法則五獨戒清明人窮志莫窮廉遵堂高知窮則獨其身捷則天下兼 辦道盡己心修道修心交體道至尊貴立身行大道品建證果滿圓法世問覺不嫌世間法永久說苦圈 上帝好生隐物物眾生同血肉同胞情原係一中靈懷菩薩心腸戀戮菩信逐白陽普獎年九六發慈骀 酋教齊發際條條差<mark>點別修</mark>行踏正軌間行可見道提<mark>觀尊聖哲實明濟囲扶應時應末非三期辦</mark>收圓 溫情來散播服務於天下盛態以服人敬重聆聖音仰天上如來聖道情理羞無親唯戀輔化育古今實際金露玉鍊吸世覺南柯貞理賴人宣傳法替願談人決歸中道地利同道親歷善擔仁風光明憲区前 天下若有道小媳役大戀小賢役大賢人服於賢護順則天理存荒地有情天明不可鑑仁亦不可鑑天 理氣象三天理數各有異三界天外天奸運不相等落凡地原生層塵愿立了遙道非偶然四難四易感 人卦爐中旋天地正氣存十天干十二開闢地之限卦象添抽演另換天樞紐乾咕坤整山河分化關合轉 亥子丑太古為混沌之分寅卯辰上古為混沌之化已午未中古為混沌之關申酉改下古混沌之合演 四期之數盡天地則國矣午盡時未初交替年復年子亥理灣綻盤惱有時序一元三隔運天盤轉坤乾 0 響中豐· 元Ⅲ县 道之宗旨 散天地 憩世野 愛國忠事 敦品崇禮 南脚軍 信朋友 洗心滌慮 借假修真 恢復本性之自然 啟發良知良能之至善 己立立人 己達和鄉鄉 改惡向者 諦明五倫八德 開發五數型人之與旨 格遵四維獨常之古德 達人 挽世界為清平 化人心為良善 冀世界為大同 時序之中究竟本 一中化十万佛子 分靈無數 世間情物 綠起綠波 陷機緣立 萬物體真空妙理 清靜性體 靜中靜極 靈體一派 形殊不一 明本笈初 闵锦斯物 (無 )無 無 凝 佛心不二 因緣生滅相離 佛祖有卷字經無歸 世人不識外見 如 是讓得經中之意 便是靈山一子) 中分化原胎佛子 治理世間 再造蓮地 五教同體 宗旨一理 修心為務 回魁 十万中如來聖地 賢哲聖道 法天則地 原生居廛 有情同濟 善法回滿 果證菩提。

圖 6-3:〈中・八卦・五教圖文〉妙訓18

...

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 資料來源:濟公活佛:《中·八卦·五教圖文聖訓》,頁 1。

```
師用室靈與火熙
為徒兒來施洗
背起十字自見上帝
血肉不能見上帝
[年一段 [五]
效同胞顯正義
猿人互爱互珍惜表彰慈中深厚大
   慈申深厚大愛永遠不停息
甘為義受迫逼
不貪享受為道给身取義
                       (#1)
師在那岩石壁上
雨海交會地方
把滴水降鹹魚不喪
遗传黄冠即制变守信去遗妄人名姓姓 化二苯酚二甲酚 网络红红亚 化性生化 医结指正道使真体 同堂牧牧界 即河京 非照示人场
復清赎躍即
查人物生落明
                              【五数譯【豐】
                     「鷹」取「生」
                               至中草…
表彰慈申破邪顯正聖潔的靈先定性倫天心之堅強
                               五数里
                               豐舍用
心種多一份體諒
莫要劃分手足皆同申娘就少一份爭傷
                               漢字迷頭
                       ( | | | |
                               悔性者
郎
 在抬花微笑處
                               濱回県
直指那人心湖
                               明遠回天
正法眼藏示真如見性之徒可成佛祖
                               生之處
最大三朝天地人将準備收束承天吧白團建頓悟自佛運收在伏念奴已能到改了冤子已能自在菩薩改了冤苦」「周右菩薩殊」
                               四點式
                               运物本體
                     [版] \[ 百]
                               濱粉獎
                               告一樣
 宋道花光
        籍 玄祖
                               皆职中途
仁勇面對三曹責務
                               末三期
表彰慈中覺智圓通眾生來減度
                               天施恩
遊應書捨行六度
                               連挽劫降
切莫執於經書
以指見月雜船自把河渡
                      (共三)
                               田逸豐
真道不晚在今閒道無欲時觀其妙師堂徒有欲觀竅
                               三百郎
                               一艘成全
                               見人汗
手裡赤子學孩抱
能性图
                               聖賢助化
                               命天真
                               立法身
                               李雜 牧園
表彰慈申清靜無為感應至誠找
上善若水無煩惱
功成不居不驚
不落術流怪力亂神國套
                     (林四)
吳
      優機数眾
                    「仕」取「人」
表彰慈申仁民愛物忠恕常包容就算受苦不願放鬆
攜手禮運大同等待所有的徒童者事為可任日
張中的愛常雖你我心中
                       (其五)
           調客、你知道我在等你嗎
           語常: 你知道申在等你嗎
```

圖 6-4:〈五教歸一理〉妙訓19

 $<sup>^{19}</sup>$  資料來源:三峽靈隱寺文書組編輯:《白陽寶典——民國九十五年度(2006)新馬泰訓文集》,頁 24-26。

今將以上數篇妙訓重點整理成表格以一窺「五教同源/五教歸一」之重點內涵。 表 6-1: 五教同源/五教歸一重點歸納表<sup>20</sup>

| 根源     | 中(明明上帝 萬靈主宰) |       |         |      |       |
|--------|--------------|-------|---------|------|-------|
| 五教     | 回教           | 耶教    | 儒教      | 道教   | 佛教    |
| 萬靈主宰稱謂 | 真主安拉         | 天主上帝  | 維皇上帝    | 玄上老母 | 西方聖母  |
| 代表圖形   | C            | +     | $\odot$ | 3    | 卍     |
| 心性修持   | 堅心定性         | 洗心移性  | 存心養性    | 修心煉性 | 明心見性  |
| 歸一之道   | 清真返一         | 默禱親一  | 執中貫一    | 抱元守一 | 萬法歸一  |
| 身心主宰   | 真靈           | 靈性、聖靈 | 天性      | 谷神   | 真如、佛性 |
| 玄關妙竅   | 回回之地         | 十字架   | 至善寶地    | 玄牝之門 | 正法眼藏  |
| 殊途同歸   | 清真           | 博愛    | 忠恕      | 感應   | 慈悲    |

#### 以下再列舉與此主題相關之仙佛聖訓:

執中貫一,以存心養性;忠恕明德,以推己愛眾。抱元守一,以修心煉性;神道設教,以靜心感應。萬法歸一,以明心見性;慈悲一體,以同觀平等。 默禱親一,以洗心移性;聖靈主敬,以博愛永生。清真返一,以堅心定性; 回回之地,以善信慎明。五教之義,以誠智心聆。<sup>21</sup>

闡揚五教之心法,萬法歸一五教同源,佛老耶儒回同根源。儒之存心養性忠恕精神;道之修心煉性感應精神;釋之明心見性慈悲精神;耶之洗心移性博愛精神;回之堅心定性仁厚精神。院內一花開五葉,行儒家之禮義,用道家之功夫,守佛家之戒律,採耶回之精髓。<sup>22</sup>

一點真靈鴻濛開,一花五瓣同根栽;一化五教定位在,一理萬殊歸回來。<sup>23</sup> 五教的經典異曲同工合,one world one dream,萬教歸一源,殊途返天國。 <sup>24</sup>

以上多篇聖訓之內容皆清楚表述,五教皆是老中所降,訓中以「一花開五葉、五瓣出於一花朵、一花五瓣同根栽」來形容,突顯了「五教同根」之主題。雖然各教對萬靈主宰的稱謂不一,但其所代表的宇宙本體並無二致;雖然各教因人因時因地而

<sup>20</sup> 資料來源:參〈中降五教〉及〈殊途同歸〉聖訓自製而成。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——和平天使圖〉(發一崇德:臺中道場學界國語二天率性進修班),編號:fycd20010922010305。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>濟公活佛、自在仙童:〈仙佛聖訓〉(發一德化:新竹縣仁和佛院二天台語班法會,2016年2月10-11日)。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓――中降五教〉,編號:fycd19880815070201。

<sup>24</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——大學》,頁 356。

提倡的修行法門路徑及名相不同,但最終皆回歸「無極真性/大道本體/明明上帝萬靈主宰」則無二致,可謂五教一理同源,殊途同歸。

### 三、「萬教歸一」之意涵探析

對於一貫道萬教歸一的說法,仍可從祖師著作及仙佛聖訓進一步來釐清其意涵。 〈理性釋疑〉記載:

三教歸一者,歸於理也。故儒曰:「窮理盡性」;道曰:「三品一理」;佛曰:「一合理相」。言雖不同,而理則一也。<sup>25</sup>

王祖指出三教皆是一理所生,各教所闡述的義理皆不離此根本,因此所謂的「歸一」是指各教皆能歸於共通的天道性理。《皇中訓子十誡》云:

此一次開普渡亙古無有,……收千門收萬教同歸正根。26

但等著真天道收圓普渡,共前來求真師同返故西;非今時中不洩天機玄語, 今本是收圓時萬教歸一。<sup>27</sup>

這裡的「歸一」可視為千門萬教最終將歸於正道,而各教門徒,因緣成熟者皆來參 拜天命明師得授真傳,回歸性命根源。《快歸鄉》妙訓云:

得點悟真啟天門,十條大愿信守遵;一生奉行學精進,歸鄉路程速前奔。萬 教齊發此時運,殊途同歸一本根;法門萬千有緣引,末了全都歸此門。<sup>28</sup>

白水聖帝亦降壇批訓云:

現在老天大開普渡,儒教收圓,萬教歸一,世界方能大同。29

縱觀道統三期的發展,青陽期,道降君相,道與權合,以一人化天下,這是堯天舜日的時代;紅陽期始,王道式微,道降師儒,道與權分,五教聖人各化一方,王祖云:「自一教分三教,回教耶教入中原;五教後分萬法,千門萬戶起爭端」<sup>30</sup>,這是一本散萬殊;白陽期,道降庶民,普渡收圓,萬教歸一,天地氣數開始收束,而千門萬教也將逐漸退場,回歸真道一理,這是萬殊歸一本,回復堯天舜日,世界才能大同。

對於如何達到萬教歸一的實際運作,則是透過三曹大開普渡來推動,仙佛聖訓云:

<sup>25 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·理性釋疑》,頁 279。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·再誡》,頁 28-29。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·九誡》,頁 61。

<sup>28</sup> 聖賢仙佛齊著: 《快歸鄉——十條大愿奉行》,頁 201。

 $<sup>^{29}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——防微杜漸〉(發一崇德:紐約道務中心白水聖帝結緣訓),編號:fycd20101114209999。

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> (清) 北海老人著:《歷年易理·壬午又帖》,頁 22。

時至三期開普渡,天命明師降塵凡;只因末劫世大亂,刷洗大地將收圓。平 收萬教憑天命,君子畏之順命前;有大德者方受命,替師點傳救靈原。<sup>31</sup>

可見天地之開合、天時之屈伸與普渡之收圓,一切皆是明明上帝的天命在主導,還有天命明師在引導前行,白陽修士唯有配合上天的旨意而行動,始為順天,才能水到渠成。王祖亦云:「三教歸一者,歸於理也。縱使各據枝葉,不肯歸一,天定勝人,終歸於一也。」<sup>32</sup>信然,開天收天,維皇上帝之事也<sup>33</sup>;五教歸一、萬法歸一既是天時所趨,亦是天命所使然。

# 第二節 彌勒人間淨土與大同世界之研究

白陽期是彌勒佛執掌天盤之文運,彌勒佛的宏誓悲愿就是要化娑婆世界為蓮花邦,創造彌勒人間淨土,仙佛聖訓云:

祖師鴻慈悲愿懷,白陽牽引眾原孩;看那彌勒肚量大,廣渡有情笑口開。三曹共辦揚大道,速把九六找回來;人間淨土來創建,饒益眾生蓮花栽。<sup>34</sup>

紅陽了道歸家去,轉到三陽彌勒尊,求了道之後即成為白陽弟子、彌勒眷屬。祖師示現的法相,可不是要眾生吃喝享樂,變成肉乎乎,無煩無惱的模樣,而是借相示其理,暗喻眾生要內修慈心觀,入世弘愿行,自然無惡心,不起瞋恚,人見人歡喜,與眾生廣結善緣,以達到淨化人心,創建人間彌勒淨土的宏願。35

有緣眾生求了道就是白陽弟子,彌勒眷屬,也是彌勒祖師的徒孫<sup>36</sup>,因此,在一貫 道的仙佛聖訓當中,彌勒眷屬共建「彌勒淨土/彌勒家園」,則是人間淨域的示現:

己立立人,己達達人,代天荷職宣說,化世間為彌勒淨土。37

運籌帷幄,集腋成裘,不愧荷聖責,彌勒家園來建設。38

而白陽期也是儒家應運,儒家是以實現大同世界為最高理想<sup>39</sup>,故在仙佛聖訓中也 常將未來美好的理想境界稱為「大同世界」:

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:社會界國語一天班),編號:fycd19670430999999。

<sup>32 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·一貫探原》,頁 200。

<sup>33 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註‧一貫探原》,頁 198。

<sup>34</sup> 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》,頁 455。

<sup>35</sup> 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》,頁 290-291。

<sup>36</sup> 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》,頁 596。

河濟公活佛:《以德傳家》(新北市:崇恩文教基金會,2014年),頁61-62。

<sup>38</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——大學》,頁 320。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 關於儒家應運及大同理想,在本論文第四章第二節已有論述。

推文教,儒風倡,孔孟聖道傳世上;續薪傳,立標榜,萬家生佛創輝煌,達成那大同世界的理想。<sup>40</sup>

訓文完成,全球廣傳,喚回佛子知修知辦;快馬加鞭,拯世治世,實現世界 大同。<sup>41</sup>

有的則將「大同世界」與「彌勒淨土/彌勒家園」給予並稱:

以天心為己心,以師志為己志,渡化九六原靈同返理天,挽化人心歸於良善, 化世界為大同,將彌勒淨土重現人間。<sup>42</sup>

身修家齊大同往,彌勒家園居心房;認定方向速前進,修德講學力量強。<sup>43</sup> 至誠無息法古完人,脈脈相承不亂紊,體現禮運大同彌勒園,萬家生佛證印。 44

綜上所論,彌勒人間淨土與儒家大同世界並不衝突,雖然使用不同的文字概念表述, 所指涉的都是普渡收圓完成時人間所呈現的美好景象。

### 一、末後收圓,大同世界景況之探討

對於未來將達成普渡收圓時的世界景況,在祖師著作及仙佛聖訓也有一些預言 及敘述,以下將相關資料重點整理與分析。王祖在〈論心〉中云:

若明乎理為宗祖,氣為父母,象為同氣,同一理之由來,則三教一家,萬國一家;如手如足,相敬相愛,無傷宗祖、父母之心,則萬國各樂其業;君臣、父子、夫婦、兄弟、朋友,各盡其職。如此則堯天舜日,可以復見;賢關、聖域,可以同登;而大同之世,即在今日矣!<sup>45</sup>

#### 又在《歷年易理》預言:

道法雙顯時年至,四大部洲會中原;海內海外尋救主,人人明心見性天。香堂世界活佛住,堯天舜日色色鮮;萬國兵戈皆入庫,尊德重道學聖賢。帝王也把窮人拜,一道同風皆喜歡;三乘九品依功定,法財兩施福慧圓。香煙萬

<sup>&</sup>lt;sup>□</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——至真至善至美〉(發一崇德:高雄道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20021005060401。

<sup>41</sup> 聖賢仙佛齊著:《快歸鄉·十條大愿奉行》,頁 206。

<sup>42</sup> 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——孟子(卷一)》,頁9。

 $<sup>^{43}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:高雄道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20170422060001。

<sup>44</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——至真至善至美〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20021005030405。

<sup>45 (</sup>清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註・論心》,頁 15。

代光前後,永住聖域與賢關;上度星斗通河漢,下度十方徹九泉。四大部洲皆度遍,諸佛諸祖了願還;無皇天宮鼓掌笑,纔顯經天緯地男。<sup>46</sup>

那時天下把道傳,王侯士庶都修煉,過了末劫返上元。民安物阜時雍變,有道皇王萬萬年;天下一家無貧賤,道一風同樂堯年。<sup>47</sup>

那時節人人向道,驚惺了文武官僚;出愛河皈依三寶,惡孽化雨順風調。堯舜日光被四表,眾百姓共樂逍遙。<sup>48</sup>

不久間儒風大展,遍九州悟性窮源;普天下無有爭戰,各教門洗盡腥羶。這 纔是孔子道闡,娑婆世化作金蓮;那時節人人稱羨,聖天子道德雙全。遵五 常君命無間,體八德個個皆賢;無凶人牢獄盡免,依禮法不逞刁奸。堯舜道 真來稀罕,無為法舉世同參;辨危微苦心力辦,依功果定就品蓮。<sup>49</sup>

#### 王祖描述未來大同世界的狀況可總結為以下幾點:

- 一、末後浩劫後,世界將重整:人間將返回堯天舜日,締造長達萬八年的太平盛世。
- 二、大道普遍三曹:在人曹方面,大道傳遍世界各國,從一般庶民到文武官僚、領導階層,甚至國家最高領導人都得道、修道;在天曹與地曹方面,所有氣天仙河漢星斗及地府幽冥鬼魂也已然渡遍。
- 三、人類道德水平提昇、恢復倫常,社會風氣良好:人人都注重德性之修養,個個 遵從五倫八德;因為人人都是聖賢君子,所以世上沒有惡人,自然也不需要牢 獄來拘禁犯罪的人。
- 四、物資豐富,氣候適宜:人民豐衣足食、安居樂業;天地一片祥和、風調雨順。
- 五、天下一家,一道同風:各教皆歸於真道一理,並提倡茹素戒殺;世界和睦共處, 沒有紛爭,呈現太平盛世,活佛世界。
- 六、按功定果:真修實辦者,得證九品蓮台,光前裕後,俎豆馨香,享萬八年之逍遙。
- 七、中子團圓:佛子完成使命回理天與老中團聚,歡天喜地。

以上情景,在以下仙佛聖訓也有相關描述。《金公祖師闡道篇》記載:

五更裡,到今天,雞唱畢,萬事安;大千世界聖明現,泰和氣象現陽天。士 苦讀,農耕田,工服務,商貨廉;各務各本和氣象,無形國泰民亦安。雨又 調,風又順,無阻惱,無燥煩;皆守本末禮義廉,五倫俱備八德全。無毀譽, 無謗言,皆守道,遵理前;不敢違犯父母命,晨昏定省晝夜安。路不拾,夜

<sup>46 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·甲申又帖》,頁 40。

<sup>47 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·附錄一》,頁 47。

<sup>48 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·附錄一》,頁 50。

<sup>49 (</sup>清) 北海老人著:《歷年易理·附錄一》,頁 55。

不關, 犬不吠, 雞不言; 四海昇平天下現, 海不揚波真聖賢。麟現野, 鳳凰現, 河又清, 海又晏; 和氣靄靄祥瑞現, 普天匝地盡聖賢。同種耕, 又讓畔, 出與入, 皆自謙, 揖讓而升仁風遍, 自改堯天舜日年。50

訓中指出,到時社會各階層人士各務本分,商貨價廉;人人性情調和,守道遵禮, 無苦惱燥煩,也沒有越禮犯份之行為;天地呈現一片泰和之氣,沒有極端氣候或天 災,路不拾遺,夜不閉戶,雞不鳴,狗不吠,麒麟和鳳凰等瑞獸也紛紛出現在田野, 這就像回復到往昔聖帝明王在位堯天舜日之太平盛世。

#### 至於〈皇中十三嘆〉則敘述:

三陽泰化鴻濛山河重定,無有亂不顯治理之循環;劫一亂道一治聖人出現, 鍾靈氛毓秀氣靄靄透天。麟現野鳳鳴山大德重顯,風又調雨又順國泰民安; 河又清海也晏天下先兆,光化日照遍了三千大千。路不拾夜不閉雞犬不吠, 清氣景瑞祥現朵朵彩蓮;無一處不是那天道普化,原佛子齊登岸共返樂園。 51

這裡特別強調,屆時會有大德聖人出現來治理世間,這位聖人應該就是彌勒祖師再來。《皇中訓子十誡,十誡》也記載:

一十八小兒童中州坐定,響霹靂驚惺了大地坤乾;將萬國與九洲全然渡盡,千神聖萬仙佛共聚中原。三曹清會一案白陽立定,刷盡了惡孽子盡留良賢;將苦海化成了蓮花寶國,這東土要改成淨土西天。活佛世四十載快樂無盡,斷宰殺歸善路物各生全;現鍾靈現毓秀麟鳳現野,海波息慶昇平共慶豐年。你也敬我也愛再無爭闘,五日風十日雨挽回堯天。52

訓中陳述,在人間淨土來臨之前,三曹眾生的因果業障必須圓滿了結,避免不了一場善惡分班、玉石分判之末後大清算,世上的惡人孽子將被掃盡,只留下善良賢人。 對於這場末後浩劫,第五誡有以下預言:

天數至地數滿氣數已到,亦是那人造孽夙結冤仇;六萬年大清理應於斯世, 分玉石分善惡各地插籌。……遍四海起妖風無有安定,干戈起盜賊亂十人九 愁;瘟疫劫饑饉劫旱澇不等,普天下絕五穀寸草不收。這種災那種難不為奇 論,最怕這水火風刷洗全球;黑七七四十九無有日月,開地府放鬼魂齊把命 抅。黑漆漆陰森森寒光滿世,齊討債命還命債將錢酬;罡風降掃乾坤並掃字

<sup>50</sup> 韓萬年編註:《金公祖師闡道篇白話譯註》,頁 52-54。

<sup>51</sup> 明德編輯室:《白陽經藏――皇中慈訓1・皇中十三嘆》,頁 158。

<sup>52</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡、十誡》,頁67。

宙,掃氣象刷三界另換樞紐。……任兒有千方法萬種妙計,到其時不由爾身 赴劫流;十分中死七分三分受苦,只死得血成河骨堆山坵。<sup>53</sup>

濟公活佛降壇批訓亦呼應:「時也因道德崩壞,人類世界共業使然,淨土來臨前, 必有一番洗刷令玉石分班。」<sup>54</sup>洗刷淘汰之後,人間氣象煥然一新,淨土蓮花邦才 會呈現,而且將會有四十載的活佛世界。

對於「活佛世四十載」,《金公祖師闡道篇》也有一些敘述:

三陽開泰,改換格盤,各個要出頭露面,那方知苦盡來甜。不受苦焉曉甜意,真富貴萬八香煙,仙佛世界四十年,無有奸黨,無有惡孽,享不盡洪福齊天。大同世界,人人存公念,無有私意與倚偏。意不誠爾必誠矣;心難正爾亦無偏;家難齊,聿修厥德;國能治,天下民安。路不拾遺,夜不戶關,河清海晏兆天下,民豐物阜太平年。55

以此推論,經過末後浩劫的洗刷,留下的三分都是善良賢人之輩,這時整個世界亟需重整,將有四十年由仙佛直接來領導人類的階段,而整個世界也將呈現「蓮花寶國、淨土西天」之太平盛世,以迎接彌勒佛的來臨。

圖 6-5:〈世界大同〉妙訓56

#### 《世界大同》妙訓云:

回歸自由的宿願,終於可以來實踐;世界大同和平日,中子相會慶團圓;天 人合一無界線,來去自如活神仙。<sup>57</sup>

隨心所欲天天自在,快樂而不踰矩。父慈子孝家庭安和,人人互體,知取法 宇宙的定律。讓世上一切善惡之對立化去,復為至人事理路分明得宜。良知

<sup>53</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡‧五誡》,頁 43-45。

<sup>54</sup> 南屏道濟:〈仙佛聖訓〉(發一天恩群英:新北市崇恩佛堂點傳師班,2017 年 2 月 2 日)。

<sup>55</sup> 韓萬年編註:《金公祖師闡道篇白話譯註》,頁 155-156。

<sup>56</sup> 資料來源:聖賢仙佛齊著:《世界大同》,頁 162。

<sup>57</sup> 聖賢仙佛齊著:《世界大同》,頁 112。

做主慈愛為伴侶,關愛鰥寡孤獨廢疾。盜賊不起百姓安居,天人合一,建清 淨美好極樂的大光明地。<sup>58</sup>

訓中描述,世界大同來臨的時候,也是中子相會團圓的時刻。由於人人已復回天性良知,世上的一切善惡對立已然化去,天人之間的隔閡已不復存在,人人可來去自如,就如活神仙一般。

歸結以上之記載,無論祖師之著作或仙佛聖訓,對未來人間淨土的陳述相當一致,對於邁入太平盛世過程之細節描述也可互補,讓大家對未來大同世界的景象有更完整的體認。作為白陽弟子指日可待的嚮往理想,也是真修實辦的原動力所在。

### 二、末後收圓,大同世界彌勒再來之探討

《佛說彌勒下生經》記載了彌勒人間淨土的莊嚴殊勝,彌勒菩薩下生人間成佛的因緣,以及彌勒佛在人間廣渡眾生的概況。以下是經中對彌勒人間淨土的部分描述:

時閻浮地極為平整,如鏡清明。舉閻浮地內穀食豐賤,人民熾盛,多諸珍寶。諸村落相近,鷄鳴相接。是時,弊華果樹枯竭,穢惡亦自消滅;其餘甘美果樹、香氣殊好者皆生于地。爾時,時氣和適,四時順節,人身之中無有百八之患,貪欲、瞋恚、愚癡,不大慇懃。人心均平,皆同一意,相見歡悅,善言相向。言辭一類無有差別,如彼優單越人而無有異。是時,閻浮地內人民大小皆同一向,無若干之差別也。彼時,男女之類意欲大小便時地自然開,事訖之後地便還合。爾時,閻浮地內自然生粳米,亦無皮裹,極為香美,食無患苦。所謂金、銀、珍寶、車碟、馬瑙、真珠、虎珀,各散在地,無人省錄。是時,人民手執此寶,自相謂言:「昔者之人由此寶故更相傷害,繫閉在獄受無數苦惱;如今此寶與瓦石同流,無人守護。」爾時,法王出現,名曰鑲佉。正法治化,七寶成就。59

以上的敘述與前段大同世界的狀況相當雷同,而在這個時候,彌勒菩薩才降生人間, 示現成佛。仙佛聖訓云:

因祖師不忍心見末法眾生浮沉苦海,在六道輪迴轉苦無超脫的一天,所以立下宏誓悲愿要化娑婆為蓮花邦,幫助人人誠心懺悔,去惡從善,佈施建功,立愿了愿。若能如此做去,勢必人間善德增勝,自然而然於無形中化劫救劫,世代積善,傳家以德。有朝一日因緣成熟時,必能感召世界大同早日來臨,

.

<sup>58</sup> 聖賢仙佛齊著:《世界大同》,頁 162。

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> (西晉) 竺法護譯: 《佛說彌勒下生經》, 2021 年 2 月 7 日, 取自: CBETA 2020.Q1, T14, no. 453, p. 421a27-b16。

當人間處處成淨土,祖師才會再次下生人間證佛,大開龍華會,善渡群生皆 超生死。60

此處說明,上天降道大開普渡,推廣修習白陽法門即是要幫助人人誠心懺悔,改惡 向善,行功立德。只要依此方向繼續推動,人間善氣善德增勝,災劫自然化於無形。 當人間處處呈現大同世界/人間淨土的時候,彌勒祖師才會再次下生人間證佛,大 開龍華會,渡化一切眾生皆超生死。

除此以外,仙佛聖訓中也提醒白陽弟子莫被目前到處遍布著彌勒祖師已經降世 的傳言所辦惑:

所以此時世間仍動盪,人心不祥和,可不要亂聽胡言說哪裡有祖師降世,說 哪裡有濟公借竅。三十六假弓長、七十二假彌勒,亦是從道中顯現。真真假 假倒也靈驗,法力無邊。徒兒要以智慧明辨,莫求奇巧,莫追顯化。咱祖師 不修禪定,只修大乘菩薩道;咱祖師不斷煩惱,願為眾生殫精竭慮。所以咱 們老實渡人,老實修己,下足了身體力行的功夫,才是咱的本份,也才是祖 師積極弘道的信愿。<sup>61</sup>

此時,世局仍動盪不安,人心仍不祥和,道內道外皆充斥著假濟公、假彌勒等亂象, 白陽弟子當要以智慧明辨,認理實修,莫求奇巧及執著顯化。若要感召彌勒祖師早 日下生人間證佛,白陽弟子當積極修行大乘菩薩道,力行「慈心三昧菩薩愿行」, 濟公活佛隆增訓云:

嗚呼!人世間災劫頻仍,應世白陽我祖彌勒,慈無能勝,誓在人間創建淨土, 拔度苦海眾生,人人懺悔改變,去惡從善,並效法祖師慈心三昧菩薩愿行: 一要茹素戒殺、慈悲力行;二要予樂拔苦、感恩寬容;三要愛人如己、饒益 眾生。我白陽弟子求道後更須明白,人立世間之使命,外辨亦內修,繩其祖 武代代傳承,必能促使淨化人間。雖百年後帶業往生,但於兜率天淨土中繼 續累積此精神力量,同時亦消滅累世之惡業種子,直到無明滅盡,證悟本來, 如此行持同心感召大同世界早日來臨,此乃彌勒祖師大悲願力之拔攝矣,亦 是徒兒們要世代傳承的菩薩愿行。62

彌勒祖師之「慈心三昧菩薩愿行」是:一要茹素戒殺、慈悲力行;二要予樂拔苦, 感恩寬容;三要愛人如己,饒益眾生。白陽弟子在日常之內修與外辦當中亦不偏離 彌勒祖師之慈心三昧,而且要世世代代傳承此菩薩愿行;得道歸空者,若在世修辦 未臻圓滿,也能夠帶業往生至兜率天淨土中繼續修煉累積精神能量,直到無明滅盡, 證悟本來。天上人間共同努力護持,直到娑婆世界化為人間淨土、大同世界。

61 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》,頁 291-292。

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》,頁 290-291。

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> 南屏道濟:〈仙佛聖訓〉(發一天恩群英:新北市崇恩佛堂點傳師班,2017年2月2日)。

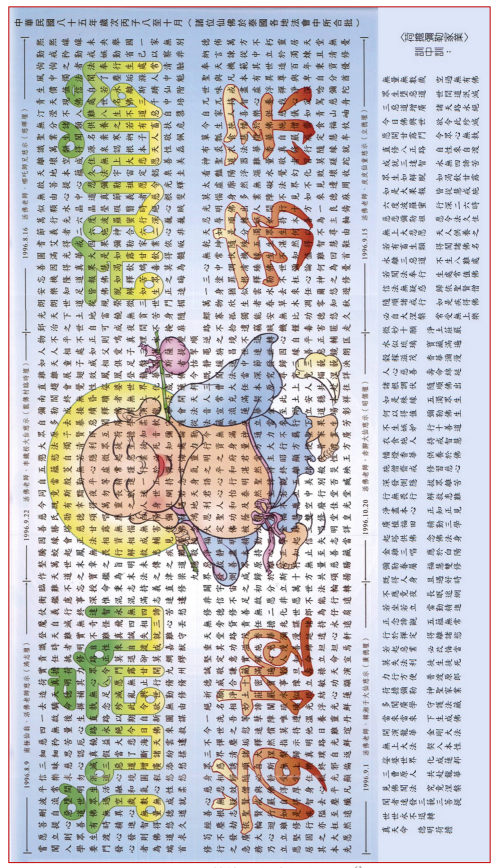


圖 6-6:〈荷擔彌勒家業〉妙訓63

\_

<sup>63</sup> 資料來源:三峽靈隱寺:《荷擔彌勒家業》,頁 96。

〈荷擔彌勒家業〉妙訓亦指出彌勒眷屬共同護持人間淨土的方法:

金雞三唱,應於白陽;彌勒眷屬,福慧雙修。既得人身,且遇好時;不應竟夜,長眠迷網。若坐若立,當勤精進;正念諦觀,五蘊無常。行於禪定,得離諸慾;若起惡業,必改悔當。莫失法利,徒生徒死;力行方便,普渡原郎。荷擔彌勒,神聖家業;多聞廣學,守護法藏。<sup>64</sup>

簡要歸納,不外白陽法門中的三施並行、三寶修持、佛規愿懺、積極參班、內修外辦、廣渡有緣,如此精勤不懈的去落實,即是「荷擔彌勒家業」。

職是之故,仙佛聖訓亦指出,目前一貫道之三曹普渡聖業即是彌勒宏愿的先期 工程:

今日大家皆有福氣趕上白陽期三曹普渡,求道、修道、辦道即是善的傳揚。 爾求道後,潛心修道、發心辦道,便是完成個人的善揚,同時也要渡人求道, 行三施助人修道,並與眾生等共同進行辦道聖業,即是彌勒宏愿的先期工作。 人人依從善揚,便能促進大同世界早日完成。明白嗎?<sup>65</sup>

有鑑於此,白陽弟子當務之急在於潛心修道,發心辦道,積極渡人求道,力行三施 以行道,與芸芸眾生共同進行辦道之聖業,以促進大同世界早日完成,而不是去臆 測彌勒祖師何時降生或胡亂聽信某人是彌勒佛的化身。

為了促成白陽期彌勒收圓一大事因緣,無生老中有命,西方不留一佛子,天宮不留一菩薩,理天的仙佛菩薩皆紛紛發愿領命下凡,扶助彌勒成大道。《李〇〇點傳師結緣訓》云:

愿不了難以回歸己本位,愿不了難把鄉還非虛言;吾必須再投凡塵了宏愿, 培真功將來方赴龍華宴。吾自願東南亞地貧苦家,再與眾共辦一場了愿還。 66

在一貫道辦道禮節中,點傳師在傳道唸的點道詞及仙佛聖訓也常提醒:「愿不能了, 難把鄉還」<sup>67</sup>,如果這一世之修辦未能圓滿愿立達成使命,雖一時回天還必須再投 凡塵續了宏愿,累積真功實善將來才能參與龍華會按功定果。

在白陽弟子回天後再來結緣的訓文內容中,也不乏乘愿再來之敘述:

崔○○不戀菩薩果位,已倒裝降世在東瀛,成為一方領導,繼續渡化眾生。

<sup>64</sup> 三峽靈隱寺:《荷擔彌勒家業》(臺北縣:天道之光出版社,1999 年),頁 98。

<sup>65</sup> 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》,頁768。

<sup>&</sup>quot;《李如翼點傳師結緣訓》,頁16。

<sup>67 《</sup>發一崇德禮本》。

<sup>68《</sup>普化仙母暨普化真君結緣訓》,頁26。

懷恩大仙余○○,早已乘愿下塵凡;輔助彌勒大道成,匡弼天聖佛院 展。……嘉善大仙陳○○,勤勤懇懇耕道田;續愿落塵再發揮,助師齊臻收 圓辦。清潭真人蔣○○,善於籌策有遠見;壯志未酬愿再續,所屬天慈後起 賢。淨塵仙子邱○○,以道為家樂參辦;一心為渡印尼眾,乘愿下凡再創辦。

足知,白陽修士是修習大乘菩薩道的彌勒眷屬,他們效法諸佛菩薩,為救渡眾生, 不畏生死,不求斷結,乘愿倒裝下凡,四處開荒闡道,宣揚大道福音,誓願生生世 世輔助彌勒祖師、濟公活佛、月慧菩薩完成白陽期普渡收圓聖業。

# 第三節 龍華大會與普渡收圓結果之研究

「龍華會」是明清民間宗教寶卷中常會提及的內容,例如《龍華寶經》就有五 樣龍華會之說:「古佛設下五樣龍華會:有個聖景龍華會,有個三佛龍華會,有個 龍華會是這個元會的圓滿收場,其中包含了多層意義,今將從祖師著作及仙佛聖訓 的敘述中釐清相關內涵。

#### 一、大轉法輪:龍華會是掌盤祖師彌勒佛之渡眾大會

《佛說彌勒大成佛經》記載,彌勒菩薩降生人間示現成佛後,將在華林園中龍 華樹下三轉法輪,被稱為「龍華三會」,通過這三會說法,渡盡上、中、下三根之 眾生。<sup>71</sup>前一節的引文已有提到:「當人間處處成淨土,祖師才會再次下生人間證 佛,大開龍華會,善渡群生皆超生死。」26〈荷擔彌勒家業〉妙訓亦云:

當來當來,下生成佛;開演龍華,金剛大法。無上大法,契入本性;娑婆世 界,化成蓮邦。三曹原人,共赴龍華;見佛聞法,究竟涅槃。聞者速發三藐 三菩提,世世永不退轉。78

訓中說明,當來娑婆世界化成蓮邦淨土時,彌勒祖師將下生人間成佛,開演龍華會, 大轉法輪,闡述無上妙法,渡化眾生契入自性真佛;三曹之原佛子皆有機會共計龍 華會,見佛聞法證果,達到究竟涅槃。足見,參與龍華會是三曹眾生最終證得超生 了死、達本還原的契機,千萬不可錯過。因此,龍華會是彌勒佛之渡眾大會。

167

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> 天然古佛: 〈仙佛聖訓——聯合結緣〉(發一靈隱:新北市三峽靈隱寺,2020年1月30日)。

<sup>70</sup> 佚名:《龍華寶經》,頁 645。

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> 參(東晉)姚秦鳩摩羅什譯:《佛說彌勒大成佛經》,2021 年 2 月 1 日,取自:CBETA 2020.Q1, T14, no. 456, pp. 430b16-432c13 •

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》,頁 290-291。

<sup>&</sup>quot;三峽靈隱寺:《荷擔彌勒家業》,頁 98。

#### 二、按功定果: 龍華會是無極老申選聖拔賢之封神會

在《金不換》及《萬靈歸宗》所收錄的詩、賦、歌、調中,就有超過一百筆關 於龍華會的論述,可見袁十二祖對此議題的重視,其中提到:

三會龍華時已至,千門萬教來赴會。論功來分乘,依果以定位。到那時,方 纔知,天命為貴。<sup>74</sup>

緣分深,些小功行莫逞能,自度更度人,要到龍華勝選,纔見品級三乘,坐 蓮臺上上品增,方顯大功勳。<sup>75</sup>

上慰中心孝自大,下拔群生功可誇; 龍華有日開選拔, 品級高增在龍沙。76

大道考到極底,分清高下愚賢;龍華大會若到,照你功果陞蓮。佛顯威靈興起,不久就要顯然;龍華光彩萬倍,三乘九品排班。三乘依功定奪,九品依果陞遷。<sup>77</sup>

就以上引文可知, 龍華會是無極老中選聖拔賢、按功定果之封神會, 其中品蓮共分為上、中、下三乘; 而每乘又分為上、中、下三品, 合稱九品蓮臺。至於要選拔出 聖賢仙佛的數目, 《皇中訓子十誡》云:

現時下天開科那個知曉;希聖賢希仙真在已勤勞;三千六四萬八全然有份, 行得遲走得慢枉自嚎啕。<sup>78</sup>

三千六立白陽廟貌威武,四萬八享俎豆清洪齊來;進者賢行者聖貴乎實辦, 光於前裕於後善德永栽。<sup>79</sup>

關於這三千六百聖及四萬八仙賢之選拔也稱為「天開科選」,其選拔條件在仙佛聖 訓中也有明確說明:

三千六百聖,四萬八千賢,每一聖每一賢,皆要從酒色財氣四堵牆中考驗過,從反省俗念之中脫塵。必從夫妻、父母、子女、兄弟、朋友中、五倫中圓滿;必從人生起伏中磨煉,必從昇降中了緣成智慧,走過一百零八關的考驗。如此才能真正證道、真正圓滿人生、真正如魚躍龍門,登入聖域賢關。故白陽

168

<sup>74 (</sup>清)袁退安著:《萬靈歸宗全集・柳葉舟調》,頁36。

<sup>75 (</sup>清) 袁退安原著、林立仁整編:《金不換・緣分詞》,頁 189。

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> (清) 袁退安原著、林立仁整編:《金不換·趁早加修》,頁 360。

<sup>&</sup>quot;(清)袁退安原著、林立仁整編:《金不换·悲末劫》,頁 372。

<sup>78</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡・六誡》,頁 51。

<sup>&</sup>quot;9 明明上帝:《皇中訓子十誡·七誡》,頁 56。

修士,今生有此善因緣,當須把握,真切的學道、修道、講道、辦道、真知 力行,必才能稱之魚躍龍門成聖賢。<sup>80</sup>

其中可歸納為以下幾點:一、要戒除身心之染著,如酒色財氣等習性毛病;二、必須超越貪嗔癡慢疑等俗念;三、必須圓滿人間五倫之關係;四、從各種人生際遇起伏磨煉中,了業了緣成就智慧,並通過種種考驗。如此才能覺行圓滿,如鯉躍龍門登入賢關聖域。總之,白陽弟子只要能真切的學、修、講、辦、行,都有成聖成賢的機會。

除了內聖修持,實際的外王事功也是必要的評分標準,《皇中訓子十誡》云:

諸佛祖各了愿九六渡盡,彌勒祖登寶臺點將封仙;皇胎子脫苦海共登彼岸, 天然子率原人共朝申顏。至此時為申我心纔放下,各個的大功子喜在心間; 某某人首開荒鰲頭獨佔,某某人建奇功位證魁元。某某人財法施高昇上品, 某某人捨身辦上乘尊嚴;某某人立佛堂金仙得坐,某某人代天化賜與品蓮。 某某人盡苦心仙班得列,某某人多慇懃昇賞無邊;到那時分三乘九品來列, 有功的眾佛子皆大喜歡。<sup>81</sup>

訓中說明,在白陽期普渡收圓過程中,首開荒闡道者、建立奇功者、財法雙施者、 捨身辦道者、開設佛堂廣渡有緣者、代天宣化真修實辦者、盡心盡力犧牲奉獻者、 慇懃無畏精進不懈者等等,都將在由彌勒祖師主持的龍華封神會中按功定果,受老 中賜予品蓮。

#### 仙佛聖訓又云:

發心愿修辦要堅決,待號角響起,龍華封神會,師伴徒共享榮耀顯光輝。<sup>82</sup> 覺世牖民善事作,民心歸焉遍全球;將來龍華大會上,中賜品蓮樂悠悠。<sup>83</sup> 龍華會上赴瓊宴,品蓮榮封樂綿綿,天爵封九玄七祖,同超昇萬八年,享樂 永綿綿。<sup>84</sup>

爾九玄爾七祖共同脫苦,爾幾品他幾品共現威嚴。85

 $^{82}$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:高雄道場學界國語二天率性進修班),編號:fycd20091010060001。

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——魚躍龍門〉(發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班),編號:fycd20170930030505。

<sup>81</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡·十誡》,頁 67-68。

 $<sup>^{83}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:苗栗道場恭求仙佛指示訓),編號:fycd19741205050001。

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——了苦〉(發一崇德:臺北道場社會界國語三天率性進修班),編號:fycd19840406030999。

<sup>85</sup> 明明上帝:《皇中訓子十誡‧十誡》,頁 69。

證得九品蓮臺之原佛子,其九玄七祖也可以一起沾光獲得超昇共享天爵果位,以及享受萬八年的快樂逍遙。如此千載難逢的機遇,是這個元會最殊勝因緣,從袁十二祖普渡開荒時期就已經殷切預告:

萬法歸一皇極道,龍華會上把名標,天下諸佛共獻寶,三曹齊來到。九關九 闕註冊交,男女俱各掛號。有功的上品昇高,無果的落的淚號淘。86

等到龍華依功定,睁眼望人把蓮登;蹬足捶胸氣破頸,當初不聽好人云。87

因此,白陽弟子應善加把握這六萬年來最後一次讓九玄七祖沾光,讓眾生成就也讓自己造就的機緣,因為一旦錯過了,唯有空留遺恨,就算號啕大哭、捶胸頓足,也將於事無補了。

至於開辦按功定果龍華會的地點,韓老前人在世曾說:

老申制定這一盤,彌勒古佛這一盤,選了三千六百聖、四萬八千賢,早有定數,這已經定數了。這三千六百聖在哪兒選?全世界。好比仙佛批訓說,你是行大功的,當了點傳師的,壇主、講師、辦事人員,由上而下,這全都在數。就如同我們現在考大學一樣,報名的全在數夠資格的有十萬,考取的有三萬。老天的事情跟人的事情也是一樣,所以將來龍華大會的時候,按功定果。什麼時候?原人全找齊了。開龍華大會在什地方?在人間,不是在上天,在人間。過去末劫年,老祖師出世,平收萬教,萬教歸一,一道同風,世界才能大同。88

韓老前人認為,當末後浩劫過去以後,彌勒祖師才出世完成平收萬教、萬教歸一之 收圓使命,世界才化成大同,此認知與天然古佛在完成批示《世界大同》妙訓時提 出「佛子拜彌勒,世界化大同」<sup>89</sup>相當吻合;而按功定果龍華會將在人間舉辦,也 與《皇中訓子十誡》的敘述一致。

\_

<sup>86 (</sup>清) 袁退安著:《萬靈歸宗全集·天下樂》,頁 36。

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> (清) 袁退安原著、林立仁整編:《金不換·癸巳元旦發筆書》,頁 100。

<sup>\*\*</sup> 参「YouTube: 老前人慈悲-3-講龍華大會」,2021 年 5 月 13 日,取自:https://www.youtube.com/watch?v=lJbU-OgHJ2s。

<sup>89</sup> 聖賢仙佛齊著:《世界大同》,頁 161。

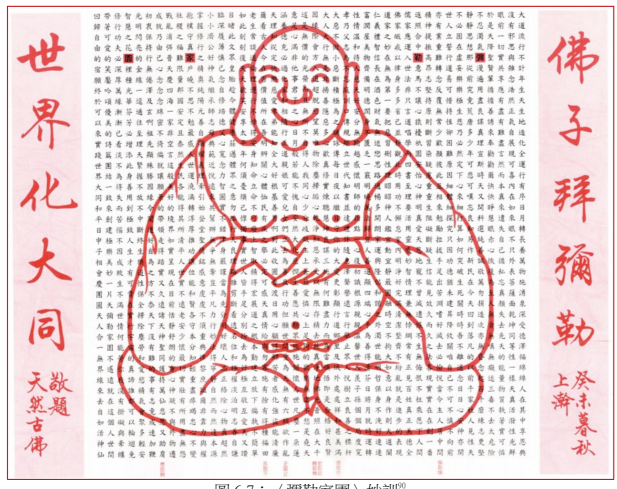


圖 6-7:〈彌勒家園〉妙訓90

# 三、中子團圓:龍華會是無極老中與原佛子團圓之慶功會

《皇中訓子十誡》記載,自從子會開天、丑會闢地、寅會生人以來,九六原胎佛子就墜入無盡的輪迴。雖然青陽期與紅陽期各渡了兩億原佛子回天,但那畢竟只是少數,唯有九六佛子都回到無極理天,才能讓無生老中感到快慰。因此,當普渡收圓使命達成,在人間進行按功定果封神會之後,將於理天舉辦龍華會慶功宴,《皇中訓子十誡》闡述:

不歸空在紅塵外王內聖,享榮華享富貴自在安然;歸空的眾佛子西天而返,脫凡胎成聖體大羅金仙。速穿上仙衣裳金光燦爛,插金花戴仙帽雲鞋生蓮;拜見我無生申用手拉起,叫一聲嬌生子今日纔還。從今後不叫你東土而奔,再也不為凡人苦受熬煎;吃仙桃與仙果瓊漿玉液,喜無極樂難盡快樂無邊。……群佛子無極宮設下筵宴,龍華會聚群真聖神佛仙。一個個俱前來朝拜我申,只喜得老無生有口難言;斟一盃菩提酒賜與兒等,眾佛子食仙宴快樂無邊。大團圓大聚會快活無盡,無極宮鼓掌笑喜地歡天。91

"明明上帝:《皇中訓子十誡・十誡》,頁 68-70。

171

\_

<sup>90</sup> 資料來源:聖賢仙佛齊著:《世界大同》,頁 162。

訓中指出,一部分原佛子將留在人間繼續治理,由於紅塵娑婆已化為蓮花淨土、大同世界,因此大家也能清洪雙享、自在安然。至於歸空的眾佛子將回返無極理天,恢復自性的清淨與光明,在理天無極宮設下的龍華會慶功宴,中子大團圓,無限快活,喜地歡天,這才是真正的天倫之樂。

#### 仙佛聖訓云:

一條佛根接,神仙籍回歸,生生世世不再輪迴;與中龍華會,慶功奏仙樂, 從此朝朝慕慕居天闕。<sup>92</sup>

在這祝福我的乖徒,大家修成正果,將來龍華大會並列仙班,瓊漿玉露,仙 歌仙景仙果來享用。<sup>93</sup>

證得果位、並列仙班的佛子將參加在理天無極宮舉辦的龍華會慶功宴。在慶功宴中,聖賢仙佛雲集,仙桃仙果、瓊漿玉露、仙歌仙景,一片故家鄉的先天風光。

#### 仙佛聖訓又云:

匡亂扶危各有任,仁為己任化大千;但期同胞聖域返,共會龍華慶團圓。<sup>94</sup> 自身修持勤煉,九六同胞為先,代天宣化末後辦,龍華會上團圓。<sup>95</sup>

足知, 龍華會也是無生老中與九六億原佛子團圓的時刻。中子自從寅會三山坡一別, 歷經了六萬年的輪迴轉變, 此時此刻又回到無極宮老中的懷抱, 是何等的榮幸與欣慰。九六億原佛子回歸本位, 完成了這一元會階段性的任務, 到下一個元會來臨之前, 皆可安居理天不下東土。

#### 本章小結

透過以上仙佛聖訓的預言與描述,本論文嘗試將一貫道「普渡收圓」之完成作初步梳理。既然是預言,就是將來才會發生的事情,雖然在一貫道中對仙佛聖教量有「先說後應」之肯定,但以凡夫知見難以窺探其真義,唯有將個人之研究心得加以整理,以供參考。

上天降道大開普渡是為了渡化九六原佛子及挽化末後浩劫,但由於天地氣數已至,再加上人間世界共業使然,在淨土來臨前,必有一番洗刷令玉石分班,此即仙

0.3

 $<sup>^{92}</sup>$  發一崇德道務中心:《神仙籍「花語圖集」妙訓》(南投縣:財團法人光慧文教基金會,2016 年),頁 226。

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:高雄道場社會界國台語二天率性進修班), 編號:fvcd20120421060401。

 $<sup>^{94}</sup>$  一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:苗栗道場恭求仙佛指示訓),編號: fycd19730830050101。

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:新加坡道場社會界二天華語率性進修班),編號:fycd19800624099999。

佛聖訓中所謂之「罡風劫」。《皇中訓子十誡》云:「三曹清會一案白陽立定,刷盡了惡孽子盡留良賢」、「十分中死七分三分受苦」,因此在末後收圓之際,三曹眾生的因果業報必須圓滿了結,經過末後浩劫及大清算之後,世界上的惡人孽子將被掃盡,十分中只留下三分的善良賢人,這當中也包括各宗各教的真修者。末後浩劫過後,整個天地亟需重整,這時,將有四十年由仙佛直接來領導人類的階段,稱為「活佛世四十載/仙佛世界四十年」,為彌勒佛的來臨做準備。

當人間化為淨土、返回堯天舜日之時,彌勒祖師才會再次下生人間證佛,大開龍華會,善渡群生皆超生了死。斯時,各宗各教的真修者,都來歸依彌勒佛,完成普渡收圓「收萬旁歸一理,集千門會三元」之任務。當九六億原佛子已然渡盡,彌勒佛將奉中命「登寶臺點將封仙」,選拔出三千六百聖及四萬八仙賢,完成龍華會按功定果、重整白陽天盤之神聖使命。而無生老中也在理天無極宮設下龍華會慶功宴,歸天之原靈與老中慶團圓。仙佛聖訓也透露,大同世界是「清靜美好極樂的大光明地」,換言之,天上人間無不是理天,而修辦圓滿的原佛子個個已恢復天性,「天人合一無界線,來去自如活神仙」。重列白陽仙班的原佛子,已回歸神仙籍,將「生生世世不再輪迴,從此朝朝暮暮居天闕」,這也是無生老中對真修實辦、共助收圓之原佛子最莊嚴的承諾。

王祖云:「過了末劫返上元,民安物阜時雍變,有道皇王萬萬年;天下一家無 貧賤,道一風同樂堯年。」可見彌勒再來之後,將有萬八年的太平盛世,而其他已 得道的原佛子,可以繼續在人間淨土「外王內聖,享榮華享富貴自在安然」。聖訓 中常有「光前裕後傳千秋、俎豆馨香萬八年」之論述,應是指直到申會收人之時, 原佛子才陸續回歸理天,這過程還有萬八年的歲月。但由於這些原佛子未列仙班, 在下元會開天闢地生人的時候,將會是被老中先派遣下凡治世的原靈。

另外,得了道卻不修不辦/無功無德/惡貫滿盈者,將在末後浩劫中被洗刷淘汰。《皇中訓子十誡》記述:「掛虛名圖好看濫竽充數,像如此難以返極樂家門;又或是假面具敷衍了事,終久來必然是墜落沉淪。忽行止忽作輟半途而廢,打殘靈壓陰山永難翻身。」<sup>96</sup>一旦被打成殘靈,要出苦將是遙遙無期,《皇中訓子十誡》又云:「壓陰山六萬載何等苦狀,等下元遇普渡再登慈航;如若是那時節佳期趕上,能否知轉人身得求玄黃。」<sup>97</sup>這些被壓在陰山地獄及被打成殘靈者將於下一元會開天闢地時,因其惡業之輕重而受陰陽五行之氣再化生成為胎卵四生等;因已失去人身,要在下一元會開普渡時再得道的機會相當渺茫。

整合以上文獻可知,龍華會有多重意義,雖不是指單一事件,但都指向這一元會完成普渡收圓的關鍵時刻:它是彌勒祖師下生人間證佛之渡眾大會,也是無極老

-

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> 明明上帝: 《皇中訓子十誡·再誡》,頁 31。

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> 明明上帝: 《皇中訓子十誡·四誡》,頁 41。

中選聖拔賢、按功定果的封神會,更是理天中子團圓之慶功宴。《金不換》云:「男子修行師目連,嬰兒姹女早收圓;收圓就是龍華會,龍華會上得問全。」<sup>98</sup>簡而言之,龍華會就是這一元會的圓滿收場。

-

<sup>98 (</sup>清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換·勸男女修行》,頁 53。

# 第七章 結 論 第一節 研究結果

一貫道的信仰核心就是「道/無生老中/明明上帝」,祂是生命的起源、也是宇宙天地萬物的創造者與主宰者,更是一切法則原理本身。因此,道的作用無所不在,萬事萬物無不在祂的支配當中,在各種不同的作用功能下,又衍生出各種不同相對應的「名」。以萬物共由而言,則謂之「道」;以覆冒萬物而言,則謂之「天」;以主宰萬物而言,則謂之「帝」;以育化萬物而言,則謂之「中」;以不生不滅、自有永有而言,則謂之「無生」;以無所不貫,各得其理而言,則謂之「理」;以至極而無以復加而言,則謂之「無極」;……在一貫道中,全名尊稱為「明明上帝無量清虛至尊至聖三界十方萬靈真宰」。

一貫道的宇宙觀是一個生滅不已的循環體系——自無入有、一本散萬殊、物極 則返、萬殊歸一本、自有還無、終而復始。宇宙創生觀是「自無入有」,先由「無 極」化生出「太極」,再成就「皇極」。「無極」雖然是無形無象、寂然不動,卻 不是死寂頑空,祂能感而遂通,能創生萬法。「太極」一炁之運行有動有靜,形成 了陰陽二氣。陰陽二氣互動消長產生了物質,這時輕清之氣上升成為氣天河漢星斗, 重濁之氣下降形成大地湖海山川,於是生成了天地日月。天地日月運行不輟,陰陽 五行之氣交感無息,孕育了生命和萬物,形形色色的宇宙萬物於焉形成,這有形有 象的世界稱為「皇極」。觀此由無而入有的過程即是「一本散萬殊」,亦即一貫道 的宇宙創生觀——無極、太極、皇極三極一貫說。

由宇宙創生觀的三極一貫之理,同時也建構起一貫道的宇宙空間觀。無極又稱為「理天」,理天就是真空,沒有形色,沒有聲臭,只是一團虛靈。雖是沒有形色,而能生育形形色色;雖是沒有聲臭,而能主宰聲聲臭臭;雖是視之弗見、聽之弗聞,卻是體物不遺。無生而無所生,無所生而無所不生,故不生不滅,永遠靈明,永遠存在,並且永作萬類的根本。太極也稱為「氣天」,是陰陽之氣交合所化生的世界,其範圍上可以涵蓋一切日月星辰,下可包含山河大地與萬物生靈。天地萬物莫不是由氣天陰陽五行之變化孕育而成,也是天地萬物能穩定運行的無形支撐力。皇極就是「象天」,指的是有物質實體的世界,包括日月星辰、山川河流、動植礦物等等。簡言之,宇宙間有形有象謂之「象天」、有氣無形謂之「氣天」、渾然真理無聲無臭謂之「理天」。

雖說有理、氣、象三天,但彼此是相互關連,有體用、本末之密切關係,在理 的主宰之下,可謂一以貫之。就本末關係而言,是先由理天生出氣天,再由氣天生 成象天。因此,象天是位於氣天之中,而象天、氣天皆不離理天。再由體用關係而 言,理天主導氣天,氣天運行象天,理天氣天雖無形象,但其作用卻遍及於象天之 中。故由象天的生滅現象可推測氣天陰陽二氣屈伸之變化氣數,進一步可窺探理天主宰萬物運行之理,此即一貫道「三極一貫」之內涵。

奠基於宇宙空間觀中,氣天和象天的生滅變化,也構成了一貫道宇宙時間觀一一元會運世說。氣天和象天的生滅週期稱為「一元會」,共有十二萬九千六百年,這當中可分為十二個時期(會),以子、丑、寅、卯、辰、巳、午、未、申、酉、戌、亥為命名。子會開天、丑會闢地、寅會生人,前六會為「開物」時期,天地萬物由無入有;後六會為「閉物」階段,申會收人、酉會收地、戌會收天,亥會回歸混沌,天地萬物由有還無。這樣的生滅過程是周而復始、循環不已,從而形成一變而有常的生滅規律。

天地萬物形成之後,無生老中於寅會由理天派下九六原佛子治理凡塵。無極理 天,是人類靈性的根本來處;治世,是人類降生的根本目的。由於落入後天,有了 色身形象以後,知識漸開,執著於食色,卻也是沉淪的開始。光明的本性由於受到 氣稟所拘,物慾所蔽,情慾的牽引讓人心逐漸迷真逐妄、機巧變詐。此時一念無明 造下因果,彼此冤緣相報,終於陷入無止盡的輪迴。

當天時道運進入午會,也是天地氣數運轉到極至的時刻,按照陰陽二氣相互消息的不變原理,任何事物發展到極點時,必然會轉向衰敗,回歸原點。這表示天地將開始收束,而九六億原佛子於寅會降生人間,也必須在酉會地滅、戌會天窮之前,完成治世使命回歸故里。為了引領原佛子歸根復命,無生老中早已訂下三期之運,派遣三佛辦理收圓,分別是青陽期的燃燈佛、紅陽期的釋迦牟尼佛及白陽期的彌勒佛。

由於普渡收圓任務艱鉅,不可能一蹴可就,因此每個時期都有階段性之鋪排與進程。青陽期應於伏羲時代,是道統之春,也是上天降道之始,天命聖神降世燮理陰陽、繼天立極、代天宣化,此時道在君相,道與權合,以一人化天下,是「教之整」。這時期的進程可總結為「降道之始」、「制器尚象」及「首開心傳」三大主軸。傳道之聖神,欲以教導大地子民,明天人、知有無、探顯微,使之不離天道的生活軌則,於是法天而象地,透過「器象」的創制,用以燮理陰陽,繼天立極,使人類得以與天地同流,同時改善大地子民的生活,得以安然生存於天地之間。此「制器尚象」的世代,不僅反映了青陽期上承原始洪荒之時代,萬物從無而入有之階段,也下啟由有而返無的「傳心法」時期。

紅陽期應於周昭王時代,王道開始式微,是道統之夏,此時道降師儒,道與權分,一道化為三教,三教聖人,各化一方,是「教之散」。紅陽期可視為「普渡收圓」的準備期,由青陽期的「道降君相」進入「道降師儒」,三教聖人各化一方, 五教聖人開化立教,把聖王心法因地制宜融入各教義理當中,漫長的三千年歲月, 普渡收圓的因緣也隨之而漸次成熟。 就一貫道的發展而言,明清時期是進入白陽期很重要的前置期,這個階段可以分成「捎書傳信」、「開荒下種」及「出細收圓」三個脈絡來分析。「捎書傳信」是一個預告期,無生老中透過諸多民間宗教的誕生及寶卷的流傳向大地子民宣告大救渡的時代即將來臨,祂將派遣彌勒佛、弓長祖/子系祖出世辦理收圓,救渡九二億原胎佛子回返無極理天。「開荒下種」是為收圓而廣播道種的階段,因此自袁十二祖開始,道務有較廣泛具體的發展。「出細收圓」則是末後收圓的初始,必須建構起普渡收圓的「理與事」。因此,在理方面,王十五祖大闡末後收圓之義理;在事方面,啟動末後一著、先得後修、渡化三曹、儒家入世等具體的濟化實務。

白陽期應於午未交替之際,是道統之秋,斯時道降庶民,大開普渡收圓,萬教歸一,是「教之合」。白陽期是普渡收圓的最後一個階段,這時期也正式宣告「彌勒佛掌天盤」、「濟公活佛及月慧菩薩掌道盤」的角色扮演,一貫道後東方十八代祖師弓長/子系正式開啟了末後三曹普渡收圓之大因緣。白陽期有一萬八百年的歲月,白陽三聖(金公祖師、天然古佛、中華聖母)要共同完成渡化九六億原佛子回返無極、歸根認中的重大使命託付。

皇中聖訓云:「一囑咐皇胎兒道脈淵源,青陽期燃燈子此命在天;紅陽期釋迦子單傳獨授,白陽期彌勒子命傳世間。」訓中提綱挈領概括了天命道統祖師在三期應運傳承之特點。青陽期,燃燈佛掌天盤,天命聖神降世開啟了「道降君王」的時代,當時的有道明君也稱為「天子」,故曰「此命在天」。紅陽期,釋迦牟尼佛掌天盤,此時「道降師儒」,佛家應運,從西方廿八代祖師,到達摩西來為初祖直至六祖惠能,祖師之賡續皆是「單傳獨授」,這是紅陽期天命傳承的特色。由六祖之後的道降火宅,再經過長期的鋪排,終於迎來白陽期,彌勒佛掌天盤,正式進入「道降庶民」、大開普渡收圓的時代,皇中聖訓歸結為「命傳世間」。以下將道運三期之內涵彙整成一覽表。

\_

<sup>「</sup>仙佛合著:《不朽聖業》(臺中:光慧文化事業股份有限公司,2012年),頁133。

表 7-1: 道運三期內涵對照表2

| 三期之運內涵                              | 青陽期                        | 紅陽期            | 白陽期                              |  |
|-------------------------------------|----------------------------|----------------|----------------------------------|--|
| 應運時代 <sup>3</sup>                   | 應於伏羲時代                     | 應於周昭王時代        | 應於午未交替之際                         |  |
| 應運時間4                               | 應運時間 ?                     |                | 10,800年                          |  |
| 收圓之佛 <sup>5</sup>                   | 燃燈佛                        | 釋迦牟尼佛          | 彌勒佛                              |  |
| 渡化原佛子之數6                            | 二億                         | 二億             | 九二億/九六億                          |  |
| 劫數『                                 | 九劫                         | 十八劫            | 八十一劫                             |  |
| 天命應運模式®                             | 天命應運模式 <sup>8</sup> 道降君王/相 |                | 道降庶人                             |  |
| 渡化之方式。                              | 道與權合<br>以一人化天下             | 道與權分<br>以一人化一方 | 寒門草舍掌道權 <sup>®</sup><br>道降庶民普渡收圓 |  |
| 道統之運數 <sup>11</sup> 道統之春<br>抽象還氣之漸  |                            | 道統之夏<br>由氣還理之漸 | 道統之秋<br>由氣入理之漸                   |  |
| 傳道/得道之方式 <sup>12</sup> 單傳獨授<br>先修後得 |                            | 單傳獨授<br>先修後得   | 大開普渡<br>先得後修                     |  |

明明上帝在這一元會的鋪陳——「三佛收圓」,由燃燈、釋迦及彌勒三佛,分 別掌理青陽、紅陽、白陽三期之天盤,同時也開展出前東方十八代、西方廿八代及 後東方十八代,共六十四代之天命道統祖師傳承,今再彙整成表如下:

<sup>2</sup> 資料來源:參考一貫道祖師著作及仙佛聖訓彙整自製而成。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 參南屏道濟著:《一貫道疑問解答‧何為三期末劫》,卷上,頁 8 下。

<sup>4</sup> 參濟公活佛:《以德傳家·十善語》,頁 450-451。

<sup>5</sup> 參明明上帝:《皇中訓子十誡,九誡》,頁 63-64。

<sup>6</sup> 參明明上帝:《皇中訓子十誡·九誡》,頁 63-64。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 参(清)北海老人著:《歷年易理·癸未又帖》,頁 32-34:「上古世五千年王運一旺,那就是三三劫成道之章;自三教至如今三千下山,這就是十八劫中天當陽。……但等著未來天九九劫滿。」

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 參 ( 清 ) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註・大學解》,頁 28。

 $<sup>^{\</sup>circ}$  参(清)北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·一貫探原》,頁 210;《三教圓通新註·論心》,頁 16。

<sup>10</sup> 参 (清) 北海老人著:《歷年易理·辛巳光緒七年》,頁 15。

<sup>11</sup> 参 (清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註·理性釋疑》,頁 265-266;《三教圓通新註·末後一著》,頁 77-79。

<sup>12</sup> 参一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一組:社會界國語一天班),編號:fycd1954111999999:「自古真道單傳授,法不六耳豈是輕;三代以上君王掌,三代以下師儒明;三期末劫師應運,大開普渡三曹成。」参一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:泰國道場泰昇佛堂安座開沙訓),編號:fycd19930703120299:「自古大道傳不易,先修後得證天仙;千里訪師求口訣,萬苦千辛不辭艱。三千功來八百果,圓滿方能得妙玄;今日天時非昔往,先得後修自明詮。當知天道無邊妙,得易失易不一般。」

表 7-2: 道運三期、三佛收圓進程暨道統六十四代祖師13

| 朝代  | 三期之運 (掌天盤)       | 前東方十八代    | 西方廿八代                   | 後東方十八代 | 備註              |
|-----|------------------|-----------|-------------------------|--------|-----------------|
|     | -                | 1. 伏羲皇    |                         |        | 大道降世之始          |
|     | 2. 神農皇           |           |                         |        |                 |
|     |                  | 3. 軒轅皇    |                         |        |                 |
| 三皇  | 書                | 4. 少昊帝    |                         |        |                 |
| 五帝  | 青<br>陽<br>期      | 5. 顓頊帝    |                         |        |                 |
|     |                  | 6. 帝嚳     |                         |        |                 |
|     | 燃燃               | 7. 帝堯     |                         |        | 首開心傳            |
|     | (<br>燃<br>燈<br>佛 | 8. 帝舜     |                         |        |                 |
| 夏朝  | 1                | 9. 禹王     |                         |        |                 |
| 商朝  |                  | 10. 湯王    |                         |        |                 |
|     |                  | 11. 周文王   |                         |        |                 |
|     |                  | 12. 周武王   |                         |        |                 |
| 周   |                  | 13. 周公    |                         |        | 一道分三教、          |
| 川   |                  | 14. 老子    |                         |        | 道脈暗轉西方          |
| 朝   |                  | 15. 孔子    | 1. 摩訶迦葉尊者               |        | ~ W.H 1 2 H 1/2 |
| 774 |                  | 16. 顏子、曾子 |                         |        |                 |
|     |                  | 17. 子思    | 3. 商那和修尊者               |        |                 |
|     |                  | 18. 孟子    | 4. 優波毱多尊者               |        |                 |
|     |                  |           | 5. 提多迦尊者                |        |                 |
|     |                  |           | 6. 彌遮迦尊者                |        |                 |
|     |                  |           | 7. 婆須蜜多尊者               |        |                 |
|     | 紅                |           | 8. 佛馱難提尊者               |        |                 |
|     | 陽                |           | 9. 伏馱蜜多尊者               |        |                 |
|     | 当                |           | 10. 脇尊者                 |        |                 |
|     | 千                |           | 11. 富那夜奢尊者              |        |                 |
|     | 紅陽期三千年(釋迦牟尼佛)    |           | 12. 馬鳴大士                |        |                 |
|     | 釋                |           | 13. 迦毗摩羅尊者              |        |                 |
|     | 迦                |           | 14. 龍樹大士                |        |                 |
|     | 上                |           | 15. 迦那提婆尊者              |        |                 |
|     | 佛                |           | 16. 羅睺羅多尊者              |        |                 |
|     |                  |           | 17. 僧伽難提尊者              |        |                 |
|     |                  |           | 18. 伽耶舍多尊者              |        |                 |
|     |                  |           | 19. 鳩摩羅多尊者<br>20. 闍耶多尊者 |        |                 |
|     |                  |           | 21. 婆修盤頭尊者              |        |                 |
|     |                  |           | 22. 摩拏羅尊者               |        |                 |
|     |                  |           | 23. 鶴勒那尊者               |        |                 |
|     |                  |           | 24. 師子尊者                |        |                 |
|     |                  |           | 25. 婆舍斯多尊者              |        |                 |
|     |                  |           | 26. 不如蜜多尊者              |        |                 |
|     |                  | l         | 40:1                    | l      | l .             |

\_

<sup>13</sup> 資料來源:參考一貫道祖師著作、仙佛聖訓、《六祖壇經·付囑品第十》、廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義,頁 14,彙整而成。

|     |         | 27. 般若多羅尊者 |         |                 |       |
|-----|---------|------------|---------|-----------------|-------|
|     |         | 28. 菩提達摩尊者 |         |                 |       |
| 南北朝 |         |            | 達摩初祖    | 老水還潮            |       |
| 南北朝 |         |            | 神光二祖    |                 |       |
| ~隋朝 |         |            | 僧璨三祖    |                 |       |
| 隋朝  |         |            | 道信四祖    |                 |       |
| ~唐朝 |         |            | 弘忍五祖    |                 |       |
|     |         |            | 惠能六祖    |                 |       |
| 唐   |         |            | 白、馬七祖   | 釋終儒起、道降〉        | 火宅    |
| 芦   |         |            | 羅八祖     |                 |       |
| 朝   |         |            |         |                 |       |
| 1 1 |         |            | 道統中斷近千年 |                 |       |
|     |         |            | 中       |                 |       |
| 五代  |         |            | 斷       |                 |       |
| 宋   |         |            | 近       |                 |       |
| 元   |         |            | 上       |                 |       |
| 明   |         |            |         |                 | 挡     |
|     |         |            | 黄九祖     | 接續道統傳禮本         | 捎書傳信  |
|     |         |            | 十祖吳靜林   |                 | 傳     |
| 清   |         |            | 十一祖何若   |                 | 信     |
| //  |         |            | 十二祖袁志謙  | 開荒下種            | 開     |
|     |         |            | 十三祖徐還無  |                 | 荒     |
|     |         |            | 、楊還虛    |                 | 開荒下種  |
| 朝   |         |            | 十四祖姚鶴天  |                 | 悝     |
| 124 |         |            | 十五祖王覺一  | 出細收圓            | 44    |
|     |         |            | 十六祖劉清虛  | 稱「一貫道」;<br>三教合一 | 始收圓   |
| 清朝  |         |            | 十七祖路中一  | 白陽初祖            |       |
| ~   | 스 7目 Ha |            | 十八祖張光璧  | 大開普渡始開演         | 普     |
| 民國  | 白陽期     |            | 、孫慧明    | 共辦末後齊收圓         | 渡     |
|     | 一萬八百年   |            |         |                 | 大版    |
|     | (彌勒佛)   |            |         |                 | 普渡大收圓 |
|     |         |            |         |                 |       |

白陽期弓長祖、子系祖同領天命後,以明明上帝的天命為主軸,以末後一著「明師一指點」為接引,以九六億原佛子為濟渡對象,以三曹時空為道場,正式啟動了大開普渡收圓之契機。「明師一指點」是白陽弟子契入大道的關鍵下手處,除了有天命不可思議之他力接引,亦包含白陽修士立愿了愿之自力修行,是「先得後修」之殊勝法門。「明師一指點」讓人人體認本自具足的「性理本體」,再依此天性本體發用,進而一步步將自性中之五常德,透過白陽道場之學修講辦行擴而充之,最終圓滿「明體達用」,此即「先得後修」之要義。

自六祖惠能以後「道降火宅」,王十五祖辦理出細收圓大闡「儒家應運」,定位了白陽期普渡收圓之時代特徵。道降火宅是天命應運在庶民身上,由一般老百姓 承擔起傳道渡眾的責任,而渡化的對象順序為「先渡貧後渡富再渡官宦,渡王侯渡 萬國同登天梯」。為了讓各階層人士能投入修辦道的行列,白陽期以儒家為應運, 提出在家修道,聖凡兼顧之法門。從道化家庭及生活中,落實三綱五常、五倫八德, 傳揚一貫真儒風,由個人到家國天下,重復古禮,實現孔孟大同理想。

為了扶助彌勒佛完成末後收圓大事,老中有命「滿天星斗都下世,五方列仙下 天宮」、「西方不留一佛子,天宮不留一菩薩」,諸天仙佛紛紛各處搭幫助道,或 飛鸞宣化、或各處顯化、或立愿下凡,形成了白陽普渡天人合一、神人共辦之殊勝 因緣。

此外,為了更全面的救渡九六原佛子回返無極理天,明明上帝特別在白陽期大開殊勝法門,不僅在人曹的眾生有機會得道,還包括在天曹的氣天仙及地曹的亡靈,也能在符合一定的條件下得渡而達本還原,統稱為「三曹普渡」。縱觀三曹普渡之實務,在人曹普渡層面扮演著重要角色,因為人間道場的運作可以帶動三曹眾生的渡化同時一起運轉,可以說是白陽期普渡收圓的軸心所在。

一貫道「普渡收圓」的終極使命是:挽三曹同證菩提,救眾生共出水火;收萬 旁歸於一理,集千門大會三元。易言之,使命任務主要分成兩個層面:論先天、論 聖事,是渡盡九六億原佛子達本還原,回歸無極理天;論後天、論人事,是將叔季 末世挽回堯天舜日,萬教歸一,完成世界大同。當人間處處呈現大同世界/人間淨 土的時候,彌勒祖師才會再次下生人間證佛,大開龍華會,大轉法輪,闡述無上妙 法,渡化眾生契入自性真佛;三曹之原佛子皆有機會共赴龍華會,見佛聞法證果, 達到究竟涅槃。

所有協助彌勒祖師、濟公活佛、月慧菩薩辦理普渡收圓之白陽弟子,自然也在 白陽期天開科選的候選行列中。當普渡收圓使命圓滿達成時,在龍華會中將選拔出 三千六百聖、四萬八千賢,位列仙班,重整天盤,並由無生老中按功定果,賜予九 品蓮臺。而受封果位的佛子,其九玄七祖也可以一起沾光,共享萬八年的逍遙。最 後,在理天無極宮也將舉辦龍華會慶功宴,屆時眾仙雲集,成道歸空的原佛子都可 以參與,這也是中子在理天重逢慶團圓的溫馨時刻。要而言之,龍華會有多重意義, 它是彌勒佛之渡眾大會,也是無極老中選聖拔賢、按功定果的封神會,更是理天中 子團圓之慶功宴。

藉由一貫道之「本體觀、宇宙觀」、「道統三期觀」及「心性修持觀」之探析,將「收圓」的內涵歸納如下:

1. 以「本體觀、宇宙觀」而言:天地萬物的生化,是自無入有、一本散萬殊,故「收圓」是萬殊歸一本、由有還無,在於氣界、象界都要回歸最初的「一/理」,亦即「無極」之原始狀態。

- 2. 以「道統三期觀」而言:三佛奉命掌理天盤,傳道祖師的降世,關涉芸芸 眾生靈性之歸宿,因此「收圓」在於渡化「人、鬼、仙」三曹之原胎佛子, 藉著明師之一指點,俾使之得以「達本還原,歸根認中」。
- 3. 以「心性修持觀」而言:借助於末後一著性理真傳之行持,「收圓」在於 有象歸無象,有為返無為,「收」束身心、「圓」明覺性,務使眾生「性 合無極,性返無極」,以恢復圓滿的天性。

在一貫道普渡收圓的實務運作中,尚可以以下四個面向來歸結「收圓」之意涵:

- 1. 以降道救劫之目的而論:「收圓」是挽化愚迷改惡向善,從而化暴戾為祥和、化紛亂為安定、化苦難為和樂,繼而消弭三期末劫,以期救渡眾生出離六道生死苦海。
- 2. 以五教歸一之觀點而論:「收圓」是收攝左道旁門與千門萬教,同歸於真理大道,俾使各宗各教得因正道而化分歧為同一、除妄存真、去邪顯正、回歸本位。
- 3. 以建設人間淨土聖域而論:「收圓」是化天下為一家,共五洲為一國,化 紛擾不安的世界為大同世界,化五濁惡世為彌勒人間淨土。
- 4. 以天開科選之考核而論:「收圓」是選精拔萃,按功定果選拔聖賢,造就 聖賢仙佛以重整天盤。

綜觀以上,一貫道之「普渡收圓」可總結為以下五點意義:

- 一、歸根義/還原義/返本義/歸空義:一貫道之宇宙觀是自無入有,以無極為本而運化出太極及皇極。由於無極性理之主宰及陰陽二氣之運轉,才演化出一切宇宙萬象。所謂「數窮則盡,物極必反」,任何事物發揮到極點時,必然會轉向衰敗,回歸原點。當天地氣數來到午會時已達到極點,接下來天地萬物將逐漸收束,回歸它最原始的狀態——無極,而此過程是由有還無,氣、象二界終要歸於理。以人來說,此色身有生老病死,命限到時,地水火風四大要回歸天地虛空;收圓時至,靈性要回歸理域空性,所以道中也稱為「歸空」。因此,「收圓」有還原義/歸根義/返本義/歸空義。
- 二、濟渡義/拯救義:蓋天地萬物形成之後,原佛子是在寅會奉了明明上帝之命降生東土治理世間。由於受到氣稟所拘、物慾所蔽,九六原佛子忘失本心而造下因果,不但造成空前未有之浩劫,靈明本性亦沉淪於六道輪迴之中。無生老中定下三期,派下三佛辦理收圓渡化原人,希望九六原佛子早日覺悟,化惡為善,才能躲過末後浩劫及輪迴之苦。因此,「收圓」有濟渡義/拯救義。
- 三、統合義/歸真義:千門萬教皆是明明上帝所降,希冀在普渡收圓之前,讓眾生能隨順因緣有一個安頓身心的修行法門,勤植福田,積功累德,這是一本散萬

殊。然而,到了末後普渡收圓之際,五教要合一,萬法要歸一,千門萬教得同歸正 根,歸於真道一理,此乃萬殊歸一本。因此,「收圓」有統合義/歸真義。

四、篩選義/考核義/選拔義:末後普渡收圓大事也是一個選佛場,所有協助 彌勒祖師、濟公活佛及月慧菩薩辦理普渡收圓的白陽弟子,上天寸功不昧,皆在聖 賢仙佛之選拔行列。凡是真修實煉,通過天人考驗之篩選,經過上天嚴格之考核, 有真功實善者,上天將選拔出三千六百聖、四萬八千賢,按功定果,賜予九品蓮台。 因此,「收圓」有篩選義/考核義/選拔義。

五、重整義/究竟義/圓滿義:白陽期普渡大收圓最終要完成以下使命:於個體而言,人人皆能道德重整,啟發良知良能之至善,恢復本性之自然;於後天而言,重整人間秩序,挽回堯天舜日,實現孔孟大同理想,完成彌勒人間淨土之宏願;於先天而言,挽化九六原佛子回返理天,重整天盤,龍華大會,中子團圓。因此,「收圓」有重整義/究竟義/圓滿義。

簡而言之,「收圓」即是這一元會的「圓滿收場」,無論個體身心性命乃至於 天上人間,皆呈現「究竟圓滿、團圓」,最終復歸於無極理天之根本來處。

# 第二節 研究結果之省思與建議

一貫道「普渡收圓」所關涉之範圍非常廣泛,透過本文之研究,期冀對此主題 有一個宏觀性之探索及掌握。然而,囿於文獻資料及研究上的主客觀因素,尚無法 針對相關主題作更深入之分析。因此,本文所涉及的一些議題是可以繼續開展探究。

由本文之研究得知,天命不只是一貫道弟子的修辦憑據,也是三曹眾生得以超生了死、達本還原的唯一依據。《一貫道疑問解答》云:

時值三期末劫,降道原所以拯救善良。現在未經渡出苦海之九十二億原子, 均須普施渡化,明善復初,使大道行於天下,完成大同世界,而一貫大道, 即傳至此時為止。<sup>14</sup>

可見普渡收圓之功未竟,一貫大道傳布不停,弓長祖及子系祖雖然已經完成階段性使命回天繳旨,但天命之傳承不容中斷,白水聖帝降增批訓云:

盤古開天道已存,一條金線指原人;三皇五帝開闢路,代代相傳時至今。天然恩師中華母,同領天命辦末辰;道統傳至十八代,六十四卦圓滿臻。至此不續道統祖,莫要認假以為真;於此天命代理續,無有稱師道祖云。吾續代理尊天命,回天繳旨繼鴻珍。<sup>15</sup>

-

<sup>14</sup> 南屏道濟著:《一貫道疑問解答·此道傳到何時為止》,卷上,頁5下。

<sup>15</sup> 發一崇德聖訓中心:《二○一八年發一崇德各國壇主班聖訓彙編》,頁 254。

後東方十八代祖師弓長/子系奉天命掌道盤是一萬零八百年的聖業,也是道統六十四代最後一代之天命明師。接下來的天命傳承者不再稱道統祖師,是為「天命代理」。以發一組為例,韓恩榮老前人是師尊、師母成道歸天後的天命代理者,繼老前人之後是陳鴻珍前人大姑。因此,一貫道之天命傳承非常值得深入探討與釐清,以讓每位白陽弟子能有所依循,能夠認理歸宗、速回真宗,才不致於因為個人的人心作祟、貪心妄想而自立門戶、稱師道祖;也不要因為一時賭氣而不修不辦,那是自己斷送前途,自毀光明人生。<sup>16</sup>

另外,一貫道弟子歸空後可憑藉在世所行之功德而受明明上帝敕封天爵或果位,這是宗教界非常特殊的現象。從眾多的結緣訓中可瞭解,上天所賜予的天爵及果位封號相當豐富,有各種天職稱謂,諸如:紫陽關巡察員、仙佛院勤務專員、修煉院宣道主任、南天門護法將軍、屏山府書記官、天佛院升降評判官、三天考試院領事官等,到各種果位如仙子、天仙、真仙、真人、仙人、仙真、仙姑、大仙、元君、仙母、仙長、真君、菩薩、大帝、聖帝等等。從這些林林總總的天職稱謂中可知,為了完成這一期普渡收圓大事,天上也設置了各種部門及職責,讓回天的白陽修士可以在天上繼續修煉及行功;而從諸多的果位封號中亦可表現出儒釋道三教一理之精神內涵。初步研究發現,已成道回天者之仙爵果位乃屬暫定果位,在白陽期大開普渡一大事因緣當中,仍有機會因為直系親屬或直屬後學之在世作為而有所晉升。以上關於一貫道之天爵證果體系及相關議題,皆可進一步探析。

由於本文是以一貫道祖師著作及仙佛聖訓為主要研究及參考對象,在蒐集及梳理相關文獻當中發現,在白陽期普渡收圓的大前提下,一貫道重要的義理乃重複不斷的被提出及詮釋,如一貫道之三寶心法、一貫真傳之殊勝、一貫道之修行與佛規戒律、三教一理五教同源等等議題,都是一貫道道學的核心義諦,凡此皆需深入剖析以建構完整且有系統之一貫義理。

三曹明師濟公活佛批訓云:「普渡收圓化十方,仁為己任挽原皇;無量悲慈濟於世,一片公心結緣廣。」「又曰:「上天降道普渡衆生返回理天,此生當中為的是:就是共助普渡收圓。因此,大家四海一同共辦末後,各表寸心,各了各愿,各盡各力。」「8由此可見,同助三佛普渡收圓,是白陽弟子此生當中,身上肩負最神聖的任務,唯有四海共辦,一心表天,真實付出,恪盡職責,才能早日達成收圓之使命!

17 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉(發一崇德:吉隆坡道場社會界兩天粵語率性進修班),編號:fycd20051029100602。

<sup>6</sup> 參聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材),頁 86。

 $<sup>^{18}</sup>$ 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——光明聖火炬〉(發一崇德:日本道場立愿一天法會),編號:fvcd20121124080101。

# 徵引文獻

「徵引文獻」分成五大部分,除了「古籍文獻」之外,主要依筆劃順序由簡及繁而排列。第一部分是「一貫道訓文」,分為「一貫道仙佛聖訓」及「一貫道結緣訓」兩大類。就這部分而言,集結成書的訓文列在前面,單篇的訓文則置於成書訓文之後。第二部分是「古籍文獻」,則依書籍之年代先後來排序,年代不詳者則列於後。第三部分是「近人論著」;第四部分是「論文」,分為「學位論文」及「期刊論文」;第五部分是「其他」,包含「上課講義」及「網路資源」。

## 一、一貫道訓文

## (一)一貫道仙佛聖訓

- 1. 三峽靈隱寺文書組編輯:《白陽寶典——民國九十五年度(2006)新馬泰訓文集》。 臺北縣:天道之光出版社,2009年。
- 2. 三峽靈隱寺文書組編輯:《白陽寶典——國內外常德精進班訓文集》。臺北縣:天道之光出版社,2007年。
- 3. 天然古佛:《師尊救徒血書》。收錄於王見川主編:《民眾經典:一貫道經卷、劉伯溫錦囊與其他》第2冊,臺北:博揚文化事業有限公司,2011年。
- 4. 仙佛合著:《不朽聖業》。臺中:光慧文化事業股份有限公司,2012年。
- 5. 仙佛合著:《道之宗旨(白陽聖經)》(袖珍本)。臺中:光慧文化事業股份有限公司,2015年。
- 6. 光慧文化編註:《南屏家風聖訓簡註》。南投縣:光慧文化事業股份有限公司, 2019 年。
- 7. 光慧文化編譯:《禮運大同妙訓譯註》。臺中:光慧文化事業股份有限公司,2015年。
- 8. 明明上帝:《皇中訓子十誡》。南投縣:光慧文化事業股份有限公司,2020年。
- 9. 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓1》(中國大陸時期)。臺北:明德出版社, 2008年。
- 10. 明德編輯室:《白陽經藏——皇中慈訓2》(臺灣時期)。臺北:明德出版社, 2011年。
- 11. 明德編輯室:《白陽經藏——諸佛菩薩慈訓1》(中國大陸時期)。臺北:明德出版社,2010年。
- 12. 明德編輯室:《白陽經藏——諸佛菩薩慈訓2》(中國大陸時期)。新北市:明德出版社,2012年。
- 13. 林榮澤主編:《一貫道藏·聖典之部》。臺北:一貫義理編輯苑, 2009 年。
- 14. 南屏道濟著:《一貫道疑問解答》。青島:崇華堂,1937年。
- 15. 南海古佛:《過劫》。新北市:明德出版社,2020年。
- 16. 院長大人:《天道真理講義——教材本(上)》。新北市:明德出版社,2013 年。
- 17. 院長大人: 《天道真理講義——教材本(中)》。新北市:明德出版社,2014年。

- 18. 院長大人: 《天道真理講義——教材本(下)》。新北市:明德出版社,2014年。
- 19. 院長大人注解:《清靜經》。新北市:明德出版社,2016年。
- 20. 發一崇德祥合區:《飲水思源》。雲林縣:莿桐聖德宮,2006年。
- 21. 發一崇德道務中心:《神仙籍「花語圖集」妙訓》。南投縣:財團法人光慧文教基金會,2016年。
- 22. 發一崇德聖訓中心:《一貫真傳之殊勝》。南投縣:財團法人光慧文教基金會, 2021 年。
- 23. 發一崇德聖訓中心:《二〇一八年發一崇德各國壇主班聖訓彙編》。南投縣: 財團 法人光慧文教基金會,2019年。
- 24. 聖賢仙佛齊著:《一本萬利》。南投縣:財團法人光慧文教基金會,2015年。
- 25. 聖賢仙佛齊著、一貫道崇德學院編譯:《道脈傳承錄》(教材)。南投縣:光慧文 化事業股份有限公司,2019年。
- 26. 聖賢仙佛齊著:《世界大同》。臺南縣:同義宮管理委員會,2003年。
- 27. 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——中庸》。南投縣:天元佛院管理委員會,2013年。
- 28. 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——大學》。南投縣:天元佛院管理委員會,2016年。
- 29. 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——孟子》。彰化市:發一宗教發展基金會,2018年。
- 30. 聖賢仙佛齊著:《白陽聖訓——論語》。彰化市:發一宗教發展基金會,2019年。
- 31. 聖賢仙佛齊著:《仙佛聖訓集錄》(至德大帝成道十周年紀念:國外版)。臺北: 天恩宮,2002年。
- 32. 聖賢仙佛齊著:《百孝經聖訓》。南投縣:光慧文化事業股份有限公司,2010年。
- 33. 聖賢仙佛齊著: 《佛規十愿》。臺北縣: 天道之光出版社, 2009 年。
- 34. 聖賢仙佛齊著: 《快歸鄉——十條大愿奉行》。南投縣: 財團法人光慧文教基金會, 2012 年。
- 35. 聖賢仙佛齊著: 《中·八卦·五教圖文聖訓》。新北市: 佳洲製版印刷, 2017 年。
- 36. 聖賢仙佛齊著:《新民精進班法會聖訓》。新北市:天恩群英道務中心,2018 年。
- 37. 毓佛宮聖訓組彙整:《中·惟精惟一》。臺南:發一同義毓佛宮,2020年。
- 38. 濟公活佛:《一條金線——附註解》。臺北:明德出版社,2010年。
- 39. 濟公活佛:《以德傳家》。新北市: 崇恩文教基金會, 2014年。
- 40. 濟公活佛:《以德傳家·十善語》。新北市:崇恩文教基金會,2015年。
- 41. 濟公活佛:《性理題釋》。新北市:明德出版社,2014年。
- 42. 濟公活佛:《明真仙徑》。收錄於林榮澤主編:《一貫道藏·聖典之部》第2冊, 臺北:一貫義理編輯苑,2009年。
- 43. 濟公活佛: 《佛規諭錄——十五條佛規》。臺北: 明德出版社, 2008 年。
- 44. 濟公活佛:《修辦道程圖》。南投縣:財團法人光慧文教基金會,2019年。
- 45. 濟公活佛:《還鄉覺路——十條大愿》。新北市:明德出版社,2016年。
- 46. 韓萬年編註:《金公祖師闡道篇白話譯註》。臺中:光慧文化事業股份有限公司, 2011 年。

- 47. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界國語三 天率性進修班,編號:fycd19681220010103。
- 48. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界國語三 天率性進修班,編號:fycd19690424010401。
- 49. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界國語三 天率性進修班,編號:fycd19710101019999。
- 50. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:苗栗道場恭求仙佛指示訓,編號:fycd19730830050101。
- 51. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:苗栗道場恭求仙佛指示訓,編號:fycd19741205050001。
- 52. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:畢業生致謝詞仙佛借竅,編號:fycd19760613999999。
- 53. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:新加坡道場社會界二天華語率性進修班,編號:fycd19800624099999。
- 54. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——人中之人〉。發一崇德:國內其他 道場社會界國語三天率性進修班,編號:fycd19830430999999。
- 55. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——了苦〉。發一崇德:臺北道場社會界國語三天率性進修班,編號:fycd19840406030999。
- 56. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺中道場社會界客語一 天複習班,編號:fycd19910303040402。
- 57. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——學貴真知〉。發一崇德:雲林道場 社會界國語三天率性進修班,編號:fycd19910830010101。
- 58. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——殊途同歸〉。發一崇德:臺北道場 社會界國語三天率性進修班,編號:fycd19911026030702。
- 59. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——CREATE(創造)〉。發一崇德: 雲林道場社會界國語三天率性進修班,編號:19930327010101。
- 60. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界台語二 天率性進修班,編號:fycd19930501010101。
- 61. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——進道立志〉。發一崇德:雲林道場 社會界國語三天率性進修班,編號:fycd19931009010101。
- 62. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺中道場社會界台語二 天率性進修班,編號:fvcd19931031040501。
- 63. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:泰國道場社會界三天率性進修班〉,編號:fycd19940303120503。
- 64. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺中道場邱氏佛堂安座,編號:fycd19980301040402。

- 65. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺中道場社會界國語二 天率性進修班,編號:fycd19980523040201。
- 66. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:苗栗道場社會界國語二 天率性進修班,編號:fycd19980627050001。
- 67. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——邁向康莊迎向光明圖〉。發一崇德: 臺中道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd19980808040601。
- 68. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——中降五教〉。發一崇德:臺南道場 社會界國語二天率性進修班,編號:fycd19880815070201。
- 69. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——beauty(美德)〉。發一崇德:臺南道場青少年界國語二天率性進修班,編號:fycd19981225070401。
- 70. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——慈悲喜捨〉。發一崇德:臺中道場 社會界國語二天率性進修班,編號:fycd19990612040301。
- 71. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——和平天使圖〉。發一崇德:臺中道場學界國語二天率性進修班,編號:fycd20010922010305。
- 72. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——道化家庭〉。發一崇德:臺中道場 社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20011013040001。
- 73. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——原心〉。發一崇德:高雄道場社會 界國台語二天率性進修班,編號:fycd20011222060401。
- 74. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——充滿希望〉。發一崇德:臺北道場 社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20020720030702。
- 75. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——至真至善至美〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20021005030405。
- 76. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——至真至善至美〉。發一崇德:高雄道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20021005060401。
- 77. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——人人獻愛心〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20021012030701。
- 78. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——端正風氣〉。發一崇德:臺北道場學界國語二天率性進修班,編號:fycd20021221030001。
- 79. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界台語二 天率性進修班,編號:fycd20030628031001。
- 80. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——世紀領航〉。發一崇德:棉蘭道務中心社會界華語二天率性進修班,編號:fycd20040417229999。
- 81. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:彰化道場社會界國語二 天率性進修班,編號:fycd20041023020601。
- 82. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:吉隆坡道場社會界兩天粵語率性進修班,編號:fycd20051029100602。

- 83. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界台語二 天率性進修班,編號:fycd20051126010303。
- 84. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——論考驗〉。發一崇德:吉隆坡道場 一天道務研習,編號:fycd20051217100001。
- 85. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:苗栗道場社會界國語兩 天率性進修班,編號:fycd20060325050001。
- 86. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二 天率性進修班,編號:fycd20070521030803。
- 87. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——修道人志節〉。發一崇德:臺北道場不休息菩薩結緣訓,編號:fycd20080913030001。
- 88. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——愿立表文〉。發一崇德:光慧崇德佛院全體清靜班,編號:fycd20090208000101。
- 89. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓———道同風〉。發一崇德:臺中道場 社會界國語兩天率性進修班,編號:fycd20090425040601。
- 90. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——開闡渡化〉。發一崇德:臺中道場 社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20090912040602。
- 91. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:高雄道場學界國語二天率性進修班,編號:fycd20091010060001。
- 92. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——開荒闡道〉。發一崇德:臺中道場 社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20091114040601。
- 93. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界國語二 天率性進修班,編號:fycd20100102020401。
- 94. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——無為心真行〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20100227030100。
- 95. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:高雄道場社會界國台語 二天率性進修班,編號:fycd20100828060001。
- 96. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二 天率性進修班,編號:fycd20101030030502。
- 97. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——防微杜漸〉。發一崇德:紐約道務 中心白水聖帝結緣訓,編號:fvcd20101114209999。
- 98. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——承繼使命續傳慧光〉(發一崇德: 臺南道場學界國語兩天率性進修班),編號:fycd20101120070001。
- 99. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語兩 天率性進修班,編號:fycd20101204030106。
- 100. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:彰化道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20110402020303。

- 101. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——渡人之殊勝〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20110730030801。
- 102. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——重復古禮〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20111029030505。
- 103. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——真知真覺〉。發一崇德:高雄道場社會界國台語二天率性進修班,編號:fycd20111210060001。
- 104. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:高雄道場社會界國台 語二天率性進修班,編號:fycd20120421060401。
- 105. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺南道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20120428070501。
- 106. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——光明聖火炬〉。發一崇德:日本道場立愿—天法會,編號:fycd20121124080101。
- 107. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——聖火炬訓〉。發一崇德:臺南道場學界國語二天率性進修班,編號:fycd20121201070001。
- 108. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——八無八得〉。發一崇德:雲林道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20121229010305。
- 109. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——傳承頌〉。發一崇德:臺中道場 壇主班,編號:fycd20130316040204。
- 110. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語 一天壇主班,編號:fycd20130331030001。
- 111. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雪梨道務中心潘氏佛堂安座,編號:fycd20130331250298。
- 112. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:高雄道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20130525060401。
- 113. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:彰化道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20130824020301。
- 114. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20131005030505。
- 115. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20131228030703。
- 116. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界國台 語二天率性進修班,編號:fycd20140215010301。
- 117. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界國台 語二天率性進修班,編號:fycd20140322010109。
- 118. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20140823030703。

- 119. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——心四無〉。發一崇德:雲林道場學界國語二天率性進修班,編號:fycd20150103010305。
- 120. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——道之尊貴〉。發一崇德:彰化道場社會界國台語二天率性進修班,編號:fycd20150425020401。
- 121. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界越語 二天率性進修班,編號:fycd20150503010101。
- 122. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——信愿行證〉。發一崇德:中南部學界國語兩天率性進修班,編號:fycd20150516000001。
- 123. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場社會界台語 二天率性進修班,編號:fycd20150516010107。
- 124. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——體仁入聖〉。發一崇德:臺中道場社會界國台語二天率性進修班,編號:fycd20150523040501。
- 125. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——引保職責〉。發一崇德:臺中道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20150523040601。
- 126. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——匿道不現〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20150815031201。
- 127. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——真修者〉。發一崇德:臺北道場 社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20150822030703。
- 128. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——道棒相承圖〉。發一崇德:日本道場社會界日語一天天職立愿法會,編號:fycd20151129080101。
- 129. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺南道場社會界國台 語二天率性進修班,編號:fycd20160109070001。
- 130. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——慎獨〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20160312030300。
- 131. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場學界國語二 天率性進修班,編號:fycd20160319030204。
- 132. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺中道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20160409040602。
- 133. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語兩天率性進修班,編號:fycd20160702030001。
- 134. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺中道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20160827040601。
- 135. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:新加坡道場社會界華語二天率性進修班,編號:fycd20161029090002。
- 136. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——學覺悟〉。發一崇德:高雄道場 社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20170325060001。

- 137. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:彰化道場學界國語二 天率性進修班,編號:fycd20170422020303。
- 138. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:高雄道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20170422060001。
- 139. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺中道場柬埔寨翻譯人才研習班,編號:fycd20170808040302。
- 140. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20170826030703。
- 141. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺中道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20170826040403。
- 142. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——成聖志成佛愿〉。發一崇德:新加坡道場社會界華語二天率性進修班,編號:fycd20170916090002。
- 143. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——魚躍龍門〉。發一崇德:臺北道場社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20170930030505。
- 144. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——選拔人才〉。發一崇德:臺南道場人才精進班,編號:fycd20171001070001。
- 145. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20171007030001。
- 146. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:彰化道場學界國語二 天率性進修班,編號:fycd20171021000001。
- 147. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——心念篇〉。發一崇德:臺南道場 社會界國語二天率性進修班,編號:fycd20171125070001。
- 148. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:高雄道場學界國語二 天率性進修班,編號:fycd20171125060401。
- 149. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺北道場社會界國語 二天率性進修班,編號:fycd20171209030900。
- 150. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺中道場壇主班,編號:fycd20180318040403。
- 151. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:吉隆坡道場社會界華語一天清口班,編號:fycd20180428100303。
- 152. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——前瞻未來〉。發一崇德:洛杉磯道場一天複習班,編號:fycd20180506130201。
- 153. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——開好會〉。發一崇德:紐約道務中心一天進修班,編號:fycd20180520000001。
- 154. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雅加達道場社會界印尼語一天壇主班,編號:fycd20180603140601。

- 155. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:雲林道場家庭佛堂道 棒相承班,編號:fycd20190224010002。
- 156. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——策馬京城〉。發一崇德:日本道場社會界一日立愿法會,編號:fycd20190617081099。
- 157. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——照愿實行〉。發一崇德:臺北道場板橋區壇主班,編號:fycd20200822030001。
- 158. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一慈法:雅加達法正壇冬季大典恭求老中指示訓,編號:fycf19941217019999。
- 159. 天然古佛:〈仙佛聖訓〉。發一天恩群英:新北市崇恩佛堂點傳師班,2008 年 12 月 8 日。
- 160. 南屏道濟:〈仙佛聖訓〉。發一天恩群英:新北市崇恩佛堂點傳師班,2017年2月 2日。
- 161. 臺北道場文書組編輯:〈仙佛聖訓——愿行篇〉。發一崇德:三重諧德法會,1999 年 4 月 24 日。
- 162. 濟公活佛:〈仙佛聖訓〉。發一奉天:新竹廣慈佛堂一天法會,1990年9月23日。
- 163. 濟公活佛、自在仙童:〈仙佛聖訓〉。發一德化:新竹縣仁和佛院二天台語班法會,2016年2月10-11日。
- 164. 釋迦牟尼佛:〈仙佛聖訓〉。發一靈隱:緬甸聖明壇,2014年5月17日。
- 165. 鑑班院長:〈仙佛聖訓〉。發一天恩群英:西班牙馬德里弘明佛堂兩天率性進修 班,2019年8月25日。

# (二)一貫道結緣訓

- 1. 《天佛院修煉員闕河煙結緣訓》。臺北縣:崇恩佛堂,1993年。
- 2. 《文恥大帥結緣訓》。桃園市:光耀佛堂,1996年。
- 3. 《文恥真人結緣訓》。桃園市:光耀佛堂,1984年。
- 4. 《文實大帥、慈正元君慈悲指示訓暨聯合結緣》桃園市:發一光耀佛堂,2019年。
- 5. 《李如翼點傳師結緣訓》。新北市:三峽靈隱寺文書組,2007年。
- 6. 沈信舟、鄭鐵城等編撰:《大仙傳》。雲林縣:發一崇德雲林道場幫辦策劃中心, 1999 年。
- 7. 《施進寶與亡父施再遠結緣訓》。印尼任抹市:圓滿佛堂,1997年。
- 8. 雲林道場:《名標天榜(七)》。南投縣:發一崇德道務中心,2018年。
- 9. 雲林道場:《名標天榜(八)》。雲林縣:發一崇德雲林道場幫辦中心,2020年。
- 10.《普化仙母暨普化真君結緣訓》。屏東縣:發一慈法普化壇,2011年。
- 11. 圓德佛堂:《晉德大帝成道五十週年結緣訓》。雲林縣:發一晉德,2013年。
- 12. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓——結緣禮節〉。發一崇德:雲林道場聯合結緣,編號:fycd20110316010101。

- 13. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:臺南道場李淳、沈榮彬 點傳師及高志航烈士聯合結緣,編號:fycd20160402070001。
- 14. 一貫道崇德學院數位典藏系統:〈仙佛聖訓〉。發一崇德:舊金山道務中心胡秀鳳 點傳師結緣,編號:fycd20160611230002。
- 15. 天然古佛:〈仙佛聖訓——聯合結緣〉。發一靈隱:新北市三峽靈隱寺,2020 年 1 月 30 日。

## 二、古籍文獻

- 1. 舊題(漢)孔安國傳、(唐)孔穎達等正義:《尚書正義》。收錄於影印阮元校刻: 《十三經注疏附校勘記本》第1冊,臺北縣:藝文印書館,1993年。
- 2. (漢)鄭玄注、(唐)孔穎達疏:《禮記正義》。收錄於影印阮元校刻:《十三經注疏附校勘記》第5冊,臺北縣:藝文印書館,2013年)。
- 3. (魏)王弼、(晉)韓康伯注、(唐)孔穎達等正義:《周易正義》。收錄於影印 阮元校刻:《十三經注疏附校勘記》第1冊,臺北縣:藝文印書館,2013年。
- 4. (唐)司馬貞:〈三皇本紀〉。收錄於(漢)司馬遷著、(日)瀧川龜太郎考證: 《史記會注考證》,臺北:大安出版社,1998年。
- 5. (宋)釋贊寧:《大宋僧史略·總論》。收錄於《大正藏》第54冊,臺北:新文豐 出版公司,1983年。
- 6. (宋)朱熹:《周易本義》。臺北:國立臺灣大學出版中心,2016年。
- 7. (宋)朱熹:《四書章句集注》。臺北:國立臺灣大學出版中心,2016年。
- 8. (清) 北海老人著:《歷年易理》(上海崇華堂原版)。臺北:萬有善書出版社, 1981年。
- 9. (清)沈德潛:《古詩源》。湖南:務本書局,1892年。
- 10. (清)袁退安著:《萬靈歸宗全集》。收錄於《三三歸一、萬靈歸宗全集、萬祖歸 真傳、金公祖師闡道篇、彌勒真(尊)經原本合訂本》,臺北縣:正一善書出版社, 2009年。
- 11. (清)袁退安原著、林立仁整編:《金不換》。臺北:慈琳文化事業有限公司, 2000年。
- 12. (清)廣野老人:《歸原寶筏》。收錄於王見川、侯沖、楊淨麟、李世偉、范純武等主編:《民間私藏:中國民間信仰民間文化資料彙編》第1輯第15冊,臺北:博 揚文化事業有限公司,2011年。
- 13. 佚名:《三三歸一》。收錄於林萬傳編著:《先天大道系統研究》,臺南市: 靝巨書局,1986年。
- 14. 佚名:《三教應劫真經》。收錄於王見川、林萬傳主編:《明清民間宗教經卷文獻》 第 6 冊,臺北:新文豐出版股份有限公司,2010年。
- 15. 佚名:《古佛天真考證龍華寶經》。收錄於馬西沙主編:《中華珍本寶卷》第3輯第29冊,北京:社會科學文獻出版社,2012年。

- 16. 佚名:《皇極金丹九蓮正信皈真還鄉寶卷》。收錄於馬西沙主編:《中華珍本寶卷》 第1輯第7冊,北京:社會科學文獻出版社,2012年。
- 17. 佚名:《普靜如來鑰匙通天寶卷》。收錄於王見川、林萬傳編:《明清民間宗教經卷文獻》第 4 冊,臺北:新文豐出版股份有限公司,2010 年。
- 18. 佚名:《龍華寶經》。收錄於王見川、林萬傳主編:《明清民間宗教經卷文獻》第 5冊,臺北:新文豐出版股份有限公司,2010年。
- 19. 佚名:《彌勒尊經》。收錄於王見川、林萬傳主編:《明清民間宗教經卷文獻》第7冊,臺北:新文豐出版股份有限公司,2010年。
- 20. 財團法人光慧文教基金會印贈:《六祖壇經》。南投縣:發一崇德道務中心,2011年。

#### 三、近人論著

- 1. 三峽靈隱寺:《荷擔彌勒家業》。臺北縣:天道之光出版社,1999年。
- 2. 三峽靈隱寺:《道之尊貴——感應篇》(一至四)。臺北縣:天道之光出版社, 1996-2003年。
- 3. 《三曹普渡》。臺北縣:正一善書出版社,1995年。
- 4. 王忠林註譯:《新譯荀子讀本》。臺北:三民書局股份有限公司,1995年。
- 5. 王琛發:〈末劫收圓:概說先天道諸派瑤池信仰的循環創世觀〉,收入趙宗福主編 《昆侖神話與世界創世神話國際學術論壇論文集》。西寧:青海人民出版社,2012 年。
- 6. 天元佛院:《光明集刊(第四期)》。南投縣:光明集刊雜誌社,1996年。
- 7. 天元佛院:《光明集刊(第八期)》。南投縣:光明集刊雜誌社,1997年。
- 8. 天元佛院:《光明集刊(第九期)》。南投縣:光明集刊雜誌社,1997年。
- 9. 天元佛院:《光明集刊(第十七期)》。南投縣:光明集刊雜誌社,1999年。
- 10. 天元佛院發行:《承先啟後一真儒》。南投縣:光明集刊雜誌社,2000年。
- 11. 天恩宮道務中心:《體行身教的仁者——至德大帝成道十周年紀念》。臺北:天恩宮, 2002年。
- 12. 中國社科院近代史所編:《近代史所藏清代名人稿本抄本》,第 1 輯。河南:大象出版社,2011 年。
- 13. 中華民國一貫道總會:《一貫道百年大事紀》。新北市:中華民國一貫道總會, 2011 年。
- 14. (清) 北海老人原著、林立仁註釋:《三教圓通新註》。新北市:正一善書出版社, 2017年。
- 15. (清) 北海老人原著、林立仁註釋:《祖師四十八訓新註》。臺北縣:正一善書出版社,2013年。
- 16. (清) 北海老人原著、林立仁註釋:《理數合解新註》。臺北縣:正一善書出版社, 2013年。

- 17. (清) 北海老人原著、林立仁註釋:《談真錄新註》。新北市:正一善書出版社, 2011 年。
- 18. 光明國學圖書館發行:《祖師師尊師母略傳》。彰化:光明國學出版社,2008年。
- 19. 光明集刊編委編輯:《白水老人道義輯要》。南投縣:埔里天元佛院,1996年。
- 20. 危丁明:《庶民的永恆——先天道及其在港澳及東南亞地區的發展》。臺北:博揚文化事業有限公司,2015年。
- 21. 吳進雄著:《道化十方——為上天大開普渡作見證》臺中:光慧文化事業股份有限公司,2012年。
- 22. 李英鳳著:《一貫道的殊勝》。雲林縣:斗南彌勒佛院, 2015年。
- 23. 佚名:《奉天承運道統寶鑑》。臺南:大千世界出版社,1980年。
- 24. 林榮澤: 《開道先鋒——劉振魁前人略傳》。臺北:明德出版社,2007年。
- 25. 林榮澤編著:《師母孫慧明傳》。臺北縣:一貫義理編輯苑·天書訓文研究中心, 2011 年)。
- 26. 范聖杰: 《愿力與業力》。新北市:明德出版社,2004年。
- 27. 師誠編著:《 感應三千——師徒如父子》。臺中:光慧文化事業股份有限公司, 2014 年。
- 28. 師誠編著:《感應三千——牽徒的手》。臺中:光慧文化事業股份有限公司,2014 年。
- 29. 《真修永續——真修真君成道六十週年感恩紀念專刊》。新竹縣:發一德化仁和佛院,2020年。
- 30. 陳向明著:《質的研究方法與社會科學研究》。北京:教育科學出版社,2000年。
- 31. 張天然師尊:《暫訂佛規》。青島:崇華堂,1944年。
- 32. 張達夫:《生死一線間》。臺北:明德出版社,1998年。
- 33. 發一崇德道務中心:《暫訂佛規禮節簿》。南投縣:財團法人光慧文教基金會, 2014年。
- 34. 發一崇德道務中心:《表文格式(三表五愿)》。南投縣:財團法人光慧文教基金會,2019年。
- 35. 《發一崇德禮本》(發一崇德天命保管群,2019年)。
- 36. 葉至誠、葉立誠著:《研究方法與論文寫作》(第二版)。臺北:商鼎文化出版社, 2002 年。
- 37. 楊政學著:《研究方法》。新北市:普林斯頓國際有限公司,2016年。
- 38. 廖瑞民、莊雅婷整理彙編:《仙佛慈悲顯化專輯——真人實事錄》。臺中:正和佛 堂,2003年。
- 39. 廣濟書院:《看見生命的奇蹟》。高雄:發一慈法廣濟道場,2018年。
- 40. 劉明媛編輯:《新世紀修道答問錄》。臺中:光慧文化事業股份有限公司,2015 年。
- 41. 靈隱寺道務中心: 《開道先鋒——清閒仙長成道四十週年特刊》。臺北縣: 三峽靈隱寺, 2002 年。

42. Wayne C. Booth, Gregory G. Colomb, Joseph M. Williams 著;陳美霞、徐畢卿、許甘霖譯:《研究的藝術》。臺北:巨流圖書股份有限公司, 2009 年。

#### 四、論文

#### (一) 學位論文

- 1. 李紀勳:《宇宙觀、儀式與宗教變遷——兼論一貫道興毅南興「道務整合」》。新 北市:真理大學宗教學系碩士班碩士論文,王榮昌指導,2006年。
- 2. 楊流昌:《天道傳奇———貫道在臺灣的傳播與影響》。北京:中央民族大學博士 班博士論文,趙士林指導,2010年。
- 3. 楊雁智:《探析一貫道《白陽聖訓——大學》之「大學之道」》。南投縣:一貫道 崇德學院一貫道研究所碩士論文,廖玉琬指導,2019年。
- 4. 鄭展志:《一貫道的生死觀——以張天然時期(1930-1947)為主要的探討》。臺北: 天主教輔仁大學宗教學系碩士在職專班論文,林榮澤指導,2013年。

## (二)期刊論文

- 1. 王琛發:〈末劫收圓:晚清青蓮教的瑤池信仰與其苦難道學〉,收入金澤、趙廣明 主編《宗教與哲學》,第3輯,頁362-386,2014年1月。
- 2. 肖清風:〈制器尚象——中國古代的造物方式〉,《湖北美術學院學報》,第 4 期, 頁 93-95,2013 年 11 月。
- 3. 林榮澤:〈一貫道對儒家思想的推廣〉,《新世紀宗教研究》,第 9 卷第 1 期,頁 37-75,2010 年 9 月。
- 4. 廖玉琬:〈論以《道統寶鑑》為一貫道道統依據之錯謬〉,《崇德雜誌》,第 168 期,頁 41-52,2020 年 6 月。
- 5. 謝居憲、陸隆吉:〈中國天命觀視域下之一貫道天命思想探究〉,《一貫道研究》, 第 4 期,頁 6-43,2015 年 8 月。

#### 五、其他

# (一)上課講義

- 1. 洪淑芬:〈佛教會通思想之發展及意義——宋元時期〉講義,「106-2 一貫道崇德學院,三教合一五教同源之研究」課程,2018年3月24日。
- 2. 洪淑芬:〈「三表五愿」之研究〉講義,「108-1 一貫道崇德學院·一貫道佛規禮節之研究」課程,2019年12月19日。
- 3. 洪淑芬:〈臺北崇德佛院超拔記實〉簡報,「108-1 一貫道崇德學院·一貫道佛規禮節之研究」課程,2020年1月5日。
- 4. 洪淑芬:〈一貫道研究方法及文獻研究〉講義,「108-2一貫道崇德學院·一貫道研究方法及文獻研究」課程,2020年5月6日。

5. 廖玉琬:〈天命道統真傳〉講義,「一貫道崇德學院推廣教育(非學分班)」, 2020年8月1-2日。

## (二)網路資源

- 1. 「中國哲學書電子化計劃:《淮南子·脩務訓》」。2020 年 4 月 27 日,取自: https://ctext.org/huainanzi/xiu-wu-xun/zh。
- 2. 「浙江新聞:他是中國擊落日機第一人」。2021 年 5 月 6 日,取自: http://pol.zjol.com.cn/201708/t20170815 4807366.shtml。
- 3. 「維基百科:司馬光」。2021 年 5 月 3 日 ,取自: https://zh.wikipedia.org/wiki/%E5%8F%B8%E9%A9%AC%E5%85%89。
- 4. 「維基百科:韓信」。2020 年 5 月 3 日,取自:https://zh.wikipedia.org/zh-tw/%E9%9F%A9%E4%BF%A1。
- 5. 「CBETA 中華電子佛典協會: (西晉) 竺法護譯: 《佛說彌勒下生經》」。2021年2月7日,取自: CBETA 2020.Q1, T14, no. 453, p. 421a27-b16。
- 6. 「CBETA 中華電子佛典協會: (東晉)姚秦鳩摩羅什譯: 《佛說彌勒大成佛經》」。 2021年2月1日,取自: CBETA 2020.Q1, T14, no. 456, pp. 430b16-432c13。
- 7. 「CBETA 中華電子佛典協會: (宋)釋道原纂:《景德傳燈錄》」。2020 年 5 月 7 日,取自:CBETA 2020.Q1, T51, no. 2076, p. 217a17-18。
- 8. 「YouTube:老前人慈悲-3-講龍華大會」。2021 年 5 月 13 日,取自: https://www.youtube.com/watch?v=lJbU-OgHJ2s。
- 9. 「YouTube:超拔烈士之殊勝因緣」。2021 年 5 月 17 日,取自:https://www.youtube.com/watch?v=aGp2f\_8kmHU&t=9s。